

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

#### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

# Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.



221 Schechter



## Harbard Unibersity

# Library of the Divinity School

Bought with money

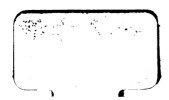
GIVEN BY

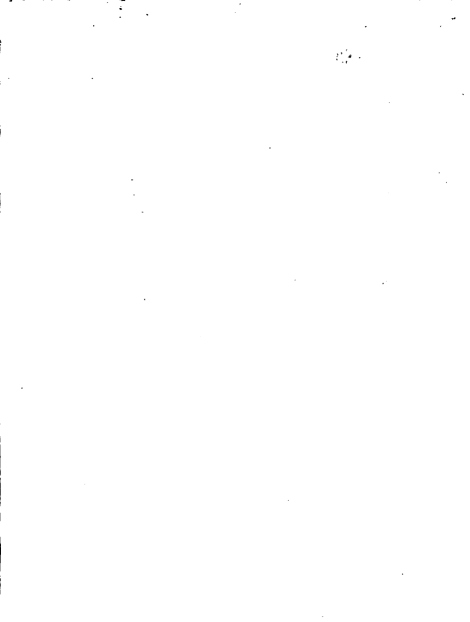
THE SOCIETY

FOR PROMOTING

THEOLOGICAL EDUCATION

Received eApr. 25, 1905.







# S. SCHECHTER DIE CHASSIDIM

Aus dem Englischen übersetzt von Ofga Tausig-Leipzig



JUEDISCHER VERLAG, BERLIN 1904



sacomon schechter

# DIE CHASSIDIM

eine studie ueber Juedische mystir



JUEDISCHER VERLAG, BERLIN 1904

Divinity school,

49.00





In dem ganzen so interessanten Teile der theologischen Literatur, der die Entstehung und den Verlauf religiöser Bewegungen behandelt, findet sich kaum eine, deren Geschichte, ja deren Name den Gelehrten so wenig geläusig ist wie die der "Chassidim". Und doch wäre es schwierig, aus verhältnismäßig neuerer Zeit eine sektiererische Bewegung zu nennen, die eine mehr überraschende Vollständigkeit der Entwicklung auswiese, mehr Anregung zu Vergleichungen gäbe, in ihrem ursprünglichen Ziele interessanter und in ihrem Verfall voll deutzlicherer Warnungen wäre als der Chassidismus.

Das bebräische Wort "Chassidim"<sup>1</sup>) beist lediglich "die Frommen" und scheint von den ersten Aposteln der Sekte in friedlicher Absicht als Name gewählt worden zu sein. Die Sache

iedoch, der Chassidismus, bedeutete, — jedenfalls in ihren Anfängen. - eine Auflehnung unter den Juden des östlichen Europas gegen die übertriebene Rasuistik der zeitgenössischen Rabbinen. Sie war nichts Geringeres als eine neue Kundgebung des inbrünstigen Verlangens des Menschenberzens nach der Gottesidee und seines unaufbörlichen Sehnens nach unmittelbarer Gottesgemeinschaft, der Drotest einer impulsiven, aber unerzogenen Masse gegen eine einseitige, ihr in kalten, übermäßig subtilen Sorschungen dargebotene Darstellung des Judentums, die sie nicht allein nicht verstand, sondern die auch alle Entfaltung ihrer religiösen Gefühle und Erregungen ausschlok. so daß ihr die Religion fast unmöglich gemacht worden war.

Einiges Tatsächliche über diese Sekte mitzuteilen, ist bier umso nötiger, als, — obgleich Historiker und Novellisten die Chassidim durchaus nicht ganz unbeachtet ließen, — doch aus vollkommen begreislichen Gründen die Berichte über sie entweder gefärbt oder ungenau waren.

Die Historiker, die sich mit ihnen beschäftigt baben, waren fast ausschließlich von westlicher Kultur und vom Rationalismus durchdrungene Männer. Auf sie konnten die roben, ungezügelten Kundgebungen eines undisziplinierten religiösen Geistes nur abstoßend wirken; ihnen erschien der Chassidismus als eine Bewegung, über die man, als wenig ästhetisch und unzvernünftig, binweggeben könne.

Den Zwecken der Dichtung bietet die romantische Seite des Chassidismus sich willig dar; doch haben die diesen Stoff benutzenden Novellisten sich nur auf seine Aeußerlichkeiten beschränkt. Ein Mehr in dieser Sinsicht hätte allerdings ein ermüdendes, wenig lohnendes Studium schwieriger bebräischer Texte erfordert,— ein Unternehmen, das man selbst von den allergewissenbastesten belletristischen Autoren nicht erwarten dars. So schildert Franzos in seinem Juden von Barnow getreulich die äußeren Besonderheiten des Mannes, den langen Rock und die gewundenen Locken;— das innere Leben aber, die Welt, in der der

Chassid sich bewegt und die Wurzeln seines Wesens sich sinden, war ihm unbekannt und blieb deshalb ungeschildert.

Was nun meine Behandlung dieses Gegenstandes betrifft, so muß ich gesteben, daß es ebensowohl eine Zeit gab, in der ich die Chassidim liebte, als eine andere, in der ich sie bakte. Und selbst beute bin ich noch nicht imstande, diese meine Empfindungen zu unterdrücken. Wohl habe ich versucht, sie so zu lenken, daß ich für alles ldeale und Edle im Chassidismus Liebe, für alles dem Iudentum Schädliche und Verderbliche darin aber hak bätte; wie weit ich in diesem Bestreben erfolareich gewesen, ist eine andere Frage. Wenigstens babe ich mich bemüht, meine Abhandlung in diesem Geiste zu schreiben. Auf Eines iedoch muß ich den Leser im voraus aufmerksam machen. Von dem Wunsche gelenkt, einen einigermaßen klaren Begriff von den leitenden ldeen des Chassidismus zu geben, babe ich mich genötigt gesehen, auch einige Stellen zu zitieren, in denen die Chassidim in ziemlich

beleidigenden Ausdrücken von ihren Gegnern sprechen. Um auch bierbei gerecht zu sein. erwähne ich, daß leider religiöse Rämpse meist nach sehr irreligiösen Drinzipien geführt werden. So legten die Chassidim ihren Antagonisten, den zeitgenössischen Rabbinen, viele Schlechtigkeiten zur Last, von denen diese in Wirklichkeit frei waren. Sicherlich war ja, wie man in jeder Geschichte der jüdischen Religion lesen kann, etwas faul im Reiche des Judentums. kenne aber Leute, die behaupten, daß in dem gegenwärtigen Zustande des Judentums etwas se br faul sei, und die sogar an einer Regeneration verzweifeln. Doch ist das jedenfalls eine lächerliche Uebertreibung. Auch die Chassidim übertrieben, und es ist daher besser, von ibren Anklagen wenig Notiz zu nehmen und bei dem zu verweilen, was in freundlicher, liebevoller Gesinnung gesprochen wurde.

Bezüglich der Literatur über dieses Thema kann ich hier nur sagen, daß ich jedes mir erreichbare einschlägige Werk, sowohl in englischen als in ausländischen Bibliotheken, zu Rate 30g. Ich kann mich aber nicht dafür verbürgen, das zu sein, was frühe jüdische Schriftsteller "einen Esel, der Bücher trägt", nannten. In vielen Punkten gehe ich nach eigener Wahl und eigenem Urteil vor.

Als eine Gutes wirkende Kraft batte der Chassidismus ein nur kurzes Leben. Denn es lagen, wie ich zu zeigen beabsichtige, in seinen Hauptlehren schon die Reime der Degeneration verborgen, die dann so rasch emporwucherten. Seine ursprünglichen Ziele aber waren bobe, seine Lehrsätze rein, seine Bestrebungen ersbaben und ideal.

Der Begründer der Sekte war ein gewisser Baalschem<sup>2</sup>), und die Geschichte seiner Abstammung, Geburt und Rindheit, sowie die über seine spätere Laufbahn umgehenden Anekdoten, machen einen beträchtlichen Teil der chassischen Literatur aus. Das Authentische seiner Lebensgeschichte ist jedoch überall mit Erzählungen verwoben, die reine Legende sind, und mit noch weit mehr anderen, die in das Gebiet der Wunder gehören. Vielleicht war dies unvermeidlich; sicherlich aber ist es kein in den Lebensbeschreibungen religiöser Resormatoren, — wie sie von Jüngern und Ansbängern dargestellt wurden, — irgendwie ungewöhnlicher Zug.

Die Aussprüche und Handlungen Baalsschems bilden einen wesentlichen, — vielleicht den wesentlichsten, — Teil jedes Berichtes über die Sekte. Denn Baalschem ist der Mittelspunkt der chassichen Welt, und der Chassichenus ist so innig mit der Person seines Bespründers verbunden, daß ihre Trennung als sast unmöglich anzusehen ist. Den Chassichmist Baalschem nicht ein Mann, der eine Lehre ausstellte oder eine Weltanschauung begründete; — er selbst war die Verkörperung einer Theorie und sein ganzes Leben die Offensbarung eines Systems.

Selbst diejenigen Teile seiner Biographie, die rein legendarischen Charakters sind, haben ihren Nutzen, — zeigen und beleuchten sie doch die ldeale und das Streben der ersten Chassidim; und die Verbreitung solcher Legenden und die

gläubige Aufnahme, die sie fanden, sind wertvolle Beweise der Macht und des Einflusses der Persönlichkeit Baalschems.

In seiner Lebensbeschreibung, wie die Sekte selbst sie aibt, feblt wenig von all jenen bio= graphischen kleinen Zutaten, die nun einmal einem Gottgesandten zukommen. Da finden wir die berkömmlichen bedeutungsvollen Ankündigungen einer vorberbestimmten Ankunft, - alle üblichen Anzeichen und Vorboten einer neuen Offenbarung lassen sich, schon in den fast widernatürlichen Tugenden der Eltern Baalschems, erkennen, in der gebeimnisvollen Verkündigung und den ungewöhnlichen Umständen seiner Geburt, in den frühzeitigen Rundgebungen einer starken, furchtlosen Dersönlichkeit. Alles soll darauf bindeuten, daß Baalschem von Kind auf das Bewußtsein einer erhabenen Mission in sich trug, und schon seinem zarten Alter werden Beweise von Gleichgiltigkeit gegen konventionelle Beschränkungen und anerkannte ldeale zugeschrieben.

Wie erzählt wird, lebten Rabbi Elieser

und seine Srau, Baalschems Eltern, in der Moldau. Sie werden als frommes, gottesstürchtiges Paar beschrieben, das in schon vorgerückten Jahren noch des Rindersegens entbehrte. Es wird ihnen eine makellose Rechtschaffenheit nachgerühmt, die trotz einer langen Reihe der seltsamsten Wechselfälle und Widerswärtigkeiten unangetastet blieb.

Schlieklich erschien dem Elieser ein Engel Gottes und verkündigte ihm, daß Gott, als Belohnung für seine Standhaftiakeit allen Versuchungen und Leiden gegenüber, ihm einen Sohn schenken werde, der ausersehen sei, die Augen von ganz Israel zu erleuchten. Deshalb solle sein Name Israel sein, denn in ibm würden die Worte der Schrift sich erfüllen "Du bist mein knecht, Israel, in dem ich verberrlicht sein will". Die Verbeikung wurde erfüllt und dem bejahrten Daare ein Sohn geboren, der nach des Engels Geheiß Israel genannt wurde. Die Geburt Baalschems fällt ungefähr um das Jahr 1700; sein Geburtsort lieat in der jekigen Bukowing. – ein bisber nicht mit Sicherheit festzustellendes Dorf, das damals noch zu Rumänien gehörte und von den Autoritäten Ukop genannt wird. Bald nach der Entwöhnung des Rindes starb die Mutter, und der Vater überlebte sie nicht lang. Vor seinem Tode aber nahm Elieser das Rind in seine Arme, segnete es und gebot ihm, nichts zu fürchten; Gott werde immer mit ihm sein.

Da Elieser sich in der Gemeinde außersordentlicher Verehrung erfreut hatte, wurde seinem verwaisten Sohne sorgfältige Pflege und Erziehung zuteil. Srüh schon erhielt er durch einen Lehrer Unterweisung in der Heiligen Schrift. Aber obgleich er ungemein leicht lernte, wies er die gebräuchlichen Methoden des Lernens von sich. Als er noch ganz jung war, vermißte ihn eines Tages sein Lehrer und fand ihn nach einigem Suchen in dem das heimatliche Dorf umgrenzenden Walde sitzend, — allein, in seliger, furchtloser Einsamkeit. Dieses Entlaufen wiederholte er so oft, daß man es schließlich für das Beste hielt, ihn seiner Neis

auna folgen zu lassen. Etwas später sinden wir ihn als Gehilfen eines Schullehrers beschäftigt. Er batte nicht zu unterrichten, sondern die Kinder von ihren Wohnungen nach der Synagoge und von da zur Schule zu führen. Da war es denn seine Gewohnheit, wenn er die Rinder zur Synagoge begleitete, sie feierliche Hymnen zu lebren, die er mit ihnen sang. In der Synagoge hielt er sie an, die Responsorien zu singen, sodaß die Stimmen der Rinder durch die himmel drangen und den aöttlichen Vater zu Mitleid bewegten. Satan, fürchtend, daß seiner Macht auf Erden dadurch Abbruch geschehen könnte, nahm die Gestalt eines Werwolfes an, erschien in dieser der Drozession der Kinder auf ihrem Wege zur Synagoge und trieb sie in die Slucht. Dieser aufregende Zwischenfall batte zur Solge, daß die Andachtsübungen der Rinder aufgehoben wurden. Israel jedoch gedachte des Rates seines Vaters, nichts zu fürchten; er beschwor die Eltern, ihm zu gestatten, die Rinder noch einmal in der alten Weise zu führen. Seine

Bitte wurde gewährt, und als der Werwolf ein zweites Mal erschien, griff Israel ihn mit einem knüttel an und schlug ihn in die Slucht.

In seinem vierzehnten Jahre wurde Israel Diener im Beth-Hamidrasch. 5) hier sette er eifrig, aber nur im Gebeimen, das Gesettesstudium fort. Da er jedoch sein Vorhaben ängstlich verbeimlichen wollte, las und arbeitete er nur des Nachts, wenn das Schulzimmer leer geworden und die regelmäßigen Schüler fortgeaangen waren. Am Tage schlief er, so daß man ihn allgemein für unwissend und bielt. Trot all seiner Vorsichtsmaßregeln aber wurde sein wahrer Charakter einem Menschen offenbar. Ein beiliger Mann, der Vater eines jungen Studienbeflissenen an der Schule, batte einige die tiefsten Gebeimnisse enthaltende alte Manuskripte entdeckt Vor seinem Tode gebot er seinem Sohne, sich nach Ukop, Israels Geburtsort, zu begeben; dort werde er einen gewissen Israel, Sohn des Elieser, finden, dem die kostbaren Dokumente anvertraut werden sollten. Sie besäßen, so erklärte der alte Mann, eine gewisse mystische und himmlische Verwandtschaft mit Israels Seele. Der Student führte seines Vaters Gebot aus und sand schließlich denjenigen, dem seine Nachforschungen galten, in dem Diener des Beth-Damidrasch. Israel schenkte ihm seine Freundschaft und sein Vertrauen unter der Bedingung strenger Verschwiegenheit über seinen wahren Charakter. Dem Studenten aber kam Israels Freundschaft teuer zu stehen. Entgegen Baalschems Rat ließ er sich auf eine gefährliche Beschwörungsformel ein, in deren Verlauf er einen so bedeutenden Sehler machte, daß es ihn das Leben kostete.

Nach dem Tode seines Freundes verließ Baalschem sein Heimatsdorf und ließ sich in einer kleinen Stadt in der Nähe von Brody als Lehrer nieder. Waren auch seine wahre Sendung und sein Charakter noch immer unbekannt, so ward er bier doch wegen seiner strengen Rechtlichkeit sehr geachtet und wurde häusig in Streitfällen zwischen Juden als Unparteiischer zugezogen. Bei einer dieser Gelegenheiten

urteilte er mit soviel Gelehrsamkeit und Un= parteilickeit, daß er nicht allein beiden Darteien Genüge tat, sondern der eine von ihnen. gelehrter Mann aus Brody, namens Abraham, ihm seine eigene Tochter zur Ebe anbot. Israel, dem es offenbart worden war. dak Abrahams Tochter ihm zum Weibe vorherbestimmt sei, nahm sofort dieses Anerbieten an, und der Verlobungsvertrag wurde aufgesetzt. Da er aber seinen wahren Charakter gebeim halten wollte, traf er das Abkommen, daß Abraham – obaleich dieser selbst ein Talmid Chacham4) (Talmudforscher) war und deshalb iedenfalls den Wunsch hatte, daß seine Tochter einen Gelehrten beirate - aus dem Verlobungs= vertraa alle Ebrentitel weglassen solle, die sonst dem Namen eines gelehrten Bräutigams beiaefügt wurden. Auf dem Rückwege nach Brody starb Abraham, und sein Sohn Gerson, ein Gelehrter von noch größerer Bedeutung und Berühmtheit als sein Vater, war erstaunt und entrüstet, unter seines Vaters Dapieren einen Verlobungsvertrag zu finden, aus dem

bervoraina, daß seine Schwester einen Mann beiraten sollte. der anscheinend keinen Anspruch darauf hatte, ein Gelehrter oder Studierender zu sein. Er wollte es seiner Schwester durchaus nicht gestatten: sie aber lehnte jeden Einwand aeaen eine Beirat, die ihr Vater vereinbart batte, ab. Als die Zeit der Hochzeit nabte. aab Israel seine Lebrerstelle auf und aina nach Brody. Als Landmann verkleidet erschien er bei seinem künftigen Schwager, der damals aerade eine bobe richterliche Sunktion vollzog. Gerson, der ihn für einen Bettler hielt, bot ihm ein Almosen, aber Israel wies das Geld zurück und bat um eine gebeime Unterredung, da er ein wichtiges Gebeimnis zu enthüllen habe. 3u Gersons peinlicher Ueberraschung erklärte er darauf, wer er sei und daß er gekommen. seine Braut zu fordern. Da das Mädchen entschlossen war, dem Willen ihres Vaters zu geborchen, wurde alles vereinbart und der Caa Dochseit festgesett. Am Morgen der Trauung entdeckte Israel seiner Braut seinen wahren Charakter und seine Sendung, forderte aber strengstes Geheimbalten von ihr. Manches Unglück würde sie treffen, sagte er, aber schließlich werde eine bessere Zeit kommen.

Als nach der hochseit Gersons Versuche, allem Anscheine nach unwissenden **seinen** Schwager zu unterrichten, sich als vergeblich erwiesen, beschloß er endlich, sich von dessen Gegenwart zu befreien. Seiner Schwester ließ er die Wahl, sich entweder von ihrem Gatten zu trennen oder die Stadt mit ihm zu verlassen. Sie wählte das lettere; die Beiden verließen Brody, und ein Leben voll Mühsal und Leiden begann nun für sie. Zu seiner neuen Beimat wählte Israel einen Ort an einem der Ausläufer des Rarpathen=Gebirges. Es wohnten dort keine Juden, und Israel und sein Weib lebten, auf diese Weise von den Glaubensgenossen getrennt, ein Leben vollständiger und keinem Wechsel unterworfener Einsamkeit. Israel grub in den Schluchten des Gebirges Ralk, und seine Frau brachte diesen zum Verkauf in die nächstgelegene Stadt. Ihr Leben scheint zu dieser Zeit ein an Entbehrungen reiches gewesen zu sein, aber je bärter sich sein äußeres Los gestaltete, desto mehr gewann Israel an geistiger Größe. In seiner Einsamkeit gab er sich vollständig seinen Andachtsübungen und religiösen Betrachtungen bin. Es war ihm Gewohnheit geworden, auf die Gipfel der Berge zu steigen und dort, in religiöse Ekstasen verzückt, umberzuwandern. Er sastete, betete, machte sortwährende Waschungen und besobachtete all die gebräuchlichen äußeren und inneren Uebungen der Frömmigkeit und Gottessfurcht.

Gerson war die bittere Armut, die seine Schwester erdulden mußte, wohl bekannt, und nach Verlauf von sieben Jahren wurde er endlich weich und brachte die Schwester und deren Gatten nach Brody zurück. Zuerst machte er Baalschem zu seinem Kutscher; da dieser aber sich als völlig ungeeignet für diese Beschäftigung erwies, pachtete er in einem entsernten Dorfe ein kleines Wirtshaus und brachte dort die Schwester und ihren Mann unter. Die Gastwirtschaft wurde von der Frau

geführt, während Baalschem seine Zeit in einer hütte im nahgelegenen Walde verbrachte. Dier überließ er sich wiederum der Betrachtung und Vorbereitung für seinen künstigen Berus, und hier war es auch, wo er etwas später, sast 42 Jahre alt, einigen wenigen auserlesenen Geistern, die nachber seine glübendsten Anshänger wurden, zuerst seinen wahren Charakter und seine Mission entbüllte.

Von hier ab fehlt es leider an Material für eine fortlaufende Lebensbeschreibung. Wir hören zunächst wieder von Baalschem in Ausübung der Sunktionen eines regelrechten Rabbiners zu Miedziboz in Podolien; — was aber den übrigen Teil seiner persönlichen Geschichte betrifft, so müssen wir mit einzelnen Anekdoten und fragmentarischen Bruchstücken aus seinem Leben uns begnügen, aus denen im großen Ganzen zu entnehmen ist, daß er in Podolien und der Wallachei lebte, seinen Schülern seine Lebren vortrug und "Wunder tat". Weder scheint er als öffentlicher Prediger bervorgetreten zu sein, noch hat er irgend ein

bandschriftliches Werk binterlassen. Er scheint vielmehr die den Studierenden der griechischen Dhilosophie bekannte Methode des Lehrens durch Gespräche mit seinen Freunden Schülern angewandt zu haben. Diese spräche, wie die Darabeln, mit denen sie reichlich untermischt waren, wurden von seinen Zu= börern im Gedächtnis bewahrt und gesammelt. Bei seinen Nachbarn, der Landbevölkerung, galt Baalschem einfach als ein "Mann Gottes". Ihm wurde es gestattet, seinen Weg zu geben, ungestört von den Verfolgungen ernster Natur, die seine aggressiveren Nachfolger bervorriefen. Diejenigen Rabbinen, die von seiner Existenz wußten, verachteten ihn und sein Tun, doch war die rabbinische Welt zu jener Zeit allzusehr mit der Rontroverse zwischen Eybeschütz und Emden beschäftigt, um sich mit den selt= famen ldeen eines obskuren und anscheinend "ungelehrten" überspannten Menschen zu befassen. Baalschem nahm auch an den (1757?) in der galizischen Hauptstadt Lemberg abgebaltenen Disputationen zwischen den Rabbinen

und den Frankisten<sup>5</sup>) teil, welch letztere den Talmud bei der polnischen Regierung den nunzierten und die Zerstörung aller rabbinischen Bücher forderten. Unter diesen Erregungen litt Baalschem in der schrecklichsten Weise; die Abschaffung des mündlichen Gesetzes bedeutete ihm den Ruin des Judentums.

Jur Bildung der kleinen Gemeinschaft ihm ergebener Jünger, die bestimmt waren, die Renntnis seiner Glaubenslehren zu verbreiten, reiste bierauf Baalschem viel in der Wallachei umber. Einmal entschloß er sich, eine Pilgersfahrt nach Palästina zu unternehmen; als er jedoch Ronstantinopel erreichte, fühlte er die Inspiration, zurückzukehren und sein Wirken in der Heimat fortzusetzen. Er starb zu Miedziboz am Vorabend des Wochensestes 1761.

Nach seinem Tode begannen seine Schüler, von denen ein gewisser Beer aus Mizriez der bedeutendste war, die Bekehrungsmission, zu der Baalschem sie angeleitet hatte, von der jedoch er selbst sich ferngehalten zu haben scheint. In allen Drovinzen Rußlands, wo

Juden wohnen mochten, in Rumänien und in Galizien, predigten und lehrten sie. Deute beläuft sich die Zahl der Bekenner der Sekte wahrscheinlich auf ungefähr eine halbe Million.

Um wieder auf ihren Begründer, Baalschem, zurückzukommen, sei bemerkt, daß sein Auftreten als Lebrer und Reformator von der üblichen und angemessenen Zahl von Wundern begleitet und gerechtfertigt wurde. Einem seiner Schüler enthüllte er Gebeimnisse, die ihm nur durch göttliche Offenbarung bekannt geworden sein konnten, einem anderen erschien er mit einem Glorienschein um das Haupt. Aus Bezeugungen der Chassidim erfahren wir. daß Baalschem alle bekannten Zeichen und Wunder vollführte, die von jeher die herkömm= untergeordneteren Rennzeichen Männer ähnlicher Art in ähnlicher Umgebung gewesen sind. Wünschte Baalschem einen Strom zu überschreiten, so breitete er seinen Mantel über das Wasser und kam, auf ihm stehend, sicher ans andere Ufer. Geister räumten von ihnen beimaesuchte bäuser beim bloken Nennen seines Namens. War er in einer Winternacht allein im Walde, so brauchte er nur einen Zweig mit den Singerspiken zu berühren, um Slammendaraus bervorbrechen zu lassen. Wenn. wie häufig der Sall war, sein Geist durch die bimmlischen Sphären wanderte, erhielt er Einlak in das Daradies für Millionen bükender Seelen, die vergeblich durch lange trauererfüllte Jahrtausende darauf gewartet batten. und andere Wunder bedürfen keiner Drüfung. Dier wie anderswo in sold beilvollen Gnaden= zeiten bildeten sie die ephemeren, wenn auch wichtigen, Nebenumstände, die den Inspirations= charakter seiner Aeußerungen und die Autorität seiner Anordnungen feststellten. Dicht als Wundertäter aber ist Baalschem interessant, sondern als Religionslebrer und Reformator.

Um die Natur und die eigenartige Richtung seiner Lehre recht zu verstehen, ist es nötig, sich bis zu einem gewissen Grade die Art seines Arbeitsseldes klar zu machen, mit anderen Worten: die moralische und religiöse Beschaffenheit der Juden in jenen Landstrichen

in Betracht zu ziehen, in denen der Chassisbismus zuerst Wurzel saste.

In einer um das Jahr 1000 n. Ch. versfaßten und jetzt noch in den Synagogen am Versöhnungstage rezitierten Hymne gibt der Dichter den seltsamen und bitteren Schicksalen seines Stammes in rührenden aus Gram und Frohlocken gemischten Worten Ausdruck:

3erstört liegt 3ion und entweibt,
Des Glanzes und des Ruhms beraubt,
Die alte Pracht von ihm genommen;
Unsterblich blieb ein Schatz uns nur:
Uns bleibt, o Gott,
Dein heilig Wort.

Und dieses beilige Wort war es, das eine versolgte Religion durch lange Jahrhunderte der Versolgung unangetastet zu erhalten gessucht hat, und um dessentwillen keine Arbeit zu schwer, kein Opser zu große erschien. "Gesdenke, o Gott", rief einer unserer um die gleiche Zeit lebenden jüdischen Weisen aus, "gedenke deiner getreuen Kinder, die, inmitten Armut und Mangel, eifrig sind im Studium des Ges

sekes! Gedenke der Armen in Israel, die willig Hunger und Mangel auf sich nehmen. wenn sie nur ihren Kindern die Kenntnis deines Gesekes sichern können!" Und so war es in der Tat. Alt und Jung, Stark und Schwach. Reich und Arm. - alle aaben sich dem ein= zigen Studium bin, dem der Thora. Die Frucht dieses fortgesetten Studiums ist jene gigantische Literatur, die, als eine lange ununterbrochene Rette geistiger Tätigkeit, die verschiedenen Derioden der wechselvollen und ereignisreichen jüdischen Geschichte miteinander verknüpft. Alle Zeiten und alle Länder haben zu der Entwicklung dieses erhabenen Studiums ihren Beitraa geliefert. Denn unter dem Worte Thora verstand man nicht nur das Gesek. sondern auch die Beiträge späterer Zeiten, die Gedanken und Gemütsbewegungen beiliger, lauterer Männer; und selbst ihr ehrlicher Skeptizismus wurde nicht gänzlich ausgeschlossen. Wie in den kanonischen Büchern der Bibel der Drediger Salomo und das Hobelied in ein und demselben Bande mit dem Geset und den

Dropheten Dlat gefunden haben, so batte in späterer Zeit das Volk nichts dagegen einzuwenden, die philosophischen Werke des Maimonides und die Dichtungen von Jehuda Halevi auf aleiche Linie mit dem von R. Isaac Alfasi gesammelten Gesetzes=Rodex und den biblischen Kommentaren des R. Salomon ben lsaac<sup>6</sup>) zu stellen. Reiner von ihnen wurde für unfehlbar erklärt; aber war erst das Volk von der Wahrhaftigkeit des Verfassers überzeuat, so wurde auch keinem von ihnen die Wahrheitssuchern zukommende Ehrfurcht vorenthalten. Sast jeden Autor nannte Rabbi (mein Lebrer) oder Rabbenu (unser Lehrer), und fast jedes Buch wurde mehr oder weniger als ein Beitrag zu dem großen Gebäude der Chora betrachtet. Es wurde "Schrift"7) genannt und mit einer gewissen Art ehrfürchtiger Srömmigkeit behandelt. Durch eine Reihe von Begebenheiten jedoch, die aufzuzählen zu weit führen würde, hörte die Aufrichtigkeit auf und die Sucht, geistreich zu sein, trat an ihre Stelle. Ich verweise nur auf

die unter dem Namen der Dilpulisten<sup>8</sup>) (die "Gewürzten" oder die "Scharfen") allgemein bekannte kasuistische Schule, die im siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert in Blüte stand. Den Autoren dieser unglückseligen Zeit bedeutete, mit einigen wenigen rubmreichen Ausnahmen, die überkommene jüdische Literatur einen "Brunnen lebendigen Wassers". der die Menschen mit Wahrheit und religiöser Begeisterung versorgte, sondern eher eine Art Rüstkammer, die sie mit juristischen Streitfällen versah, über die man Wortgesechte führen und fic in Sophistereien und Baarspaltereien bervortun konnte. Es war nur natürlich, daß sie infolgedessen wenig oder gar nichts von dem Teile der jüdischen Literatur hielten, der weniger zum Verstande als zum Gefühl spricht. Kurz: die Religion bestand nur noch aus komplizierten Sällen und zahllosen Vorschriften, in denen der Witz dieser Männer sein Entzücken fand. Der zum Gemüt sprechende Teil aber, dessen Wurzeln Glaube und Menschenliebe sind, fiel fast vollständiger Vernachlässigung anbeim.

Gerade diese höberen religiösen Regungen aber waren Baalschems eigenstes Gebiet; ihnen räumte er in seinem Religionssystem einen ihrer Bedeutung und Würde entsprechenden Rang ein. Und der Schauplatz seiner Berusstätigkeit war auch merkwürdig gut dazu geeignet. In Bezug auf das allgemeine Studium des Gesetzes, worüber ich eben gesprochen habe, machten nämlich eine Ausnahme die Juden in den Gegenden, die an das KarpathensGebirge grenzen und die Sürstentümer der Moldau und Wallachei, der Bukowina und der Ukraine, umfassen.

Es ist geschichtlich erwiesen, daß die erste Einwanderung der Juden in Rumänien in sehr früher Zeit geschah, aber bis in ganz jüngstevergangene Zeit sinden sich unter den Einsgewanderten keinerlei Spuren intellektuellen Schaffens, und es gilt als sicher, daß das Studium des Gesetzes sast gänzlich vernachslässigt wurde. In diesen Gebieten geistiger, — und vielleicht können wir sogar sagen geistelicher — Sinsternis war es, wo der Chassidies

mus seinen Ausschwung nahm und seine ersten Erfolge errang. "Die Sekte der Chassidim", sagt einer der bittersten aber glaubwürdigsten ihrer Gegner, "saste zuerst in den am wenigsten zivilisierten Provinzen Wurzel, in den wilden Bergschluchten der Wallachei und den traurigen Steppen der Ukraine".

Abaesehen von dem Genie seines Begründers, verdankt der Chassidismus sein rapides Wachstum der - im Veraleich mit der intellektuellen Sruchtbarkeit anderer Gegenden. in denen Juden eng beisammen wohnten, überaus großen — Geistesarmut dieser Distrikte. Die rumänischen Juden standen bis zu einem gewissen Grade unter der Geistesberrschaft der Rabbiner von Dolen. Nun waren die Dolen selbst in Deutschland wegen der sorgfältigen Ausfeilung ihrer Kasuistik berühmt. Jene zu Subtilitäten allzusehr binneigenden Rabbinen, die voller Entzücken an ihren sophistischen Wortspielen waren und die Religion zu einer bloßen Sammlung endloser juristischer Spitzfindigkeiten und aller Arten von Möglickeiten

und Unmöglichkeiten berabwürdigten, waren nur zu geneigt, die Ansprüche des Gefühls über ihrem eifrigen Wunsche, alles in Zweisel zu ziehen und zu rubrizieren, ganz zu vergessen. Männern ihrer Eigenart mögen sie allerdings in geistlichen Angelegenbeiten recht gute Sübrer gewesen sein; ihren rumänischen Brüdern aber waren sie nicht von Nutzen, denn diesen blieb die Religion im Gewande der Kasuistik unerkennbar fremd. Es war daber auch nicht zu verwundern, daß eine Auflehnung gegen dieses Uebermak des Intellektualismus ausbrach und sich besonders in den Gebieten ent= wickelte, in denen die Bevölkerung ihrer Veranlagung nach unfähig war, die Wonnen des Argumentierens zu schätzen. Das Seld war bereit, und als die Zeit sich erfüllte, kam der Säer in der Person des Baalschem.

3weifellos findet sich in obiger Beurteilung der polnischen Rabbinen ein wenig Uebertreibung; sie kennzeichnet aber recht gut die Ansicht der Chassidim über ihre Gegner. Das ganze Leben des Baalschem ist ein Protest gegen den so aufgefaßten typischen Rabbiner. Am besten werden die wesentlichsten Unterschiede in den Idealen der zwei Parteien vielsleicht durch jene Stücke ihrer biographischen Literatur illustriert, worin die Legende der Wahrheit am nächsten kommt.

Der Held der polnisch=rabbinischen Biographie kann im Alter von fünf Jahren schon die allerschwierigsten Traktate des Talmud auswendig hersagen, mit acht Jahren ist er Schüler des berühmtesten Lehrers seiner Zeit und verblüfft ihn durch die tieseindringende Seinheit seiner Fragen, und im Alter von dreizehn Jahren erscheint er der Welt als völlig slügge gewordener Lehrer des Gesetzes.

Der held der Chassidim genießt eine vollsständig anders geartete Erziehung, wie auch der ihn auszeichnende Ruhm von anderer Art ist. Die legendarischen Erzählungen über Baalsschems Jugend berichten wenig von seinen Sortschritten im talmudischen Studium; anstatt im Bethshamidrasch zu sitzen, die Solianten irgend eines kasuistischen Traktats vor sich

ausgebreitet, verbringt Baalschem seine Zeit auf der Straße mit dem Singen von Hvmnen oder mit den Kindern unter den arünen Bäumen des Waldes. Satan aber, so saat der Chassid, fürchtet dies unschuldige Treiben mehr als alle Streitfragen des Maharam Schiff. 9) Gerade durch die ihm durch die freie Natur vermittelten Eindrücke, die Wälder seiner Rindbeit, die hügel und wilden Schluchten der Rarpathen, in denen er viele seiner reiferen Jahre zubrachte, erlangte Baalschem, wie seine Schüler es darstellen, seine geistige Eigenart und Kraft. Der dassidische held batte keinen berühmten Rabbi zum Meister. Er war sein eigener Lebrer. Und wo er nicht aus sich selbst schöpfte, war es Engelsmund, oder gar die aöttliche Stimme selbst, durch die er sein höberes Wissen erwarb. Aus der Quelle, daraus die Thora aeflossen war, wurde ihm himmlische Unterweisung. Seine Methode der Selbsterziehung. seine Art zu leben, seine Wahl der Genossen, - alles bedeutete eine Umwälzung des Bisberigen; — nicht allein lehrte er eine völlig

abweichende Theorie und Draxis, sondern er und seine Schüler ließen, wie es scheint, keine Gelegenheit vorübergeben, die alten Lehrer als irreführend und gottlos zu verdächtigen. Unter vielen diesen Jug illustrierenden Anekdoten wird erzählt, wie am Vorabend des großen Tages der Versöhnung Baalschem, nach der Beobachtung seiner Schüler, ganz entgegen seiner sonstigen Gepflogenbeit niedergeschlagen und mikaestimmt war. Den ganzen folgenden Tag brachte er in bestigem Weinen und Klagen 3um Schluß des Tages aber nahm er die gewohnte heiterkeit seines Wesens wieder an. Als man ibn um eine Erklärung seines Benehmens bat, antwortete er, der heilige Geist habe ihm offenbart, daß schwere Anklagen gegen das jüdische Volk schwebten und diesem eine schwere Strafe bestimmt worden sei. Der 30rn des himmels sei durch die Rabbinen verschuldet worden, deren einzige Beschäftigung es sei, lügenhafte Voraussetzungen aufzustellen und aus diesen wieder falsche Schlüsse zu ziehen. Nun seien all die wahrhaft weisen Rabbinen der alten Zeit (wie die Tannaim, Amoraim 10) und ihre Nachfolger, — die Baalschem sämtlich als heilige und Dropheten betrachtete) als Ankläger ibrer jekigen Nachfolger aufgetreten, die den ursprünglichen Sinn ihrer Worte so gründlich verdrehten und mikdeuteten. Aus diesem Grunde batte Baalschem Tränen vergossen. Wie gewöhnlich aber waren seine Gebete von Erfolg gekrönt, und das verhängte Urteil war aufgehoben worden. Bei einer anderen Gelegenheit hörte Baalschem eifrige, laute Diskussion aus einem rabbinischen Schulbause dringen; er bedeckte seine Obren mit den händen und sagte, daß solche Disputanten es wären, die Israels Erlösung aus der Gefangenschaft verzögerten. Satan, saate er, eifert die Rabbinen an, nur diejenigen Teile der jüdischen Literatur zu studieren, an denen sie die Schärfe ihres Verstandes weken können, von all den Schriften aber, deren Studium Frömmigkeit und Gottesfurcht fördern würde, hält er sie zurück. "Wo viel Studium", sagt ein Schüler des Baalschem,

"aibt es wenig Frömmigkeit". "Tüdische Teufel"11) ist eins der zahlreichen böslichen Epitheta, mit den Baalschems Freunde die Rabbinen beleaten. "Selbst die ärasten Sünder sind besser als sie: so blind sind sie in der Anmakuna ihrer Selbsttäuschuna, dak soaar ihre Eraebenheit aegen das Gesek ihre Sünde befördert". Wenn wir später die positivere Seite der Lehre Baalschems behandeln, wird es sich zeigen, daß dieser Antagonismus gegen das Verhalten und die Methoden der zeitgenössischen Rabbinen noch nachdrücklicher hervortritt; es wird leicht ersichtlich sein, wie sein ganzes Schema der Religion und der Lebensführung in Bezua auf Gott und Menschen diese offenkundige Seindschaft unvermeidlich machte. Ebe wir aber an diesen Teil unseres Themas berantreten, müssen wir uns ins Gedächtnis zurückrufen, daß, wie oben gesagt, Baalschem selbst nichts schrieb. Aus diesem Grunde sind wir, in Bezug auf seine Aussprüche, ganz von den Berichten seiner Freunde und Schüler abbängig. Und nicht selten sind wir gezwungen.

diese durch die Lehre seiner Nachfolger zu vervollständigen, die doch aller Wahrscheinlichkeit
nach den Geist ihres Meisters in großem
Maße in sich aufgenommen haben. Leider
schrieben diese Autoritäten in einem schwierigen
hebräischen Patois, der oft den wahren Sinn
ganzer Stellen verdunkelt.

Die Originalität der Lebre Baalschems ist oft bestritten worden, besonders bäufig durch die Behauptung, daß er vieles dem Sobar (Buch des Glanzes) 12) entnahm. Diefes mvstische Buch, "die Bibel der Kabbalisten", steht einzig in der Literatur da, gleichviel ob wir den Gegenstand, den es behandelt, oder seine Geschichte und seinen Einfluß ins Auge fassen. Angeblich ist sein Verfasser Simon ben Jodai, ein großer Rabbiner des zweiten Jahrbunderts; der wirkliche Autor ist aber mutmaklich ein gewiker Moses de Leon, ein um etwa elf Jahrhunderte später lebender spanischer Iude. Das Buch ist eine der interessantesten literarischen Sälschungen und eine wunder= bare Mischung von Gut und Böse. Einem Passus zarter religiöser Schwärmerei solgt ein anderer voll grober Anstößigkeit in Darstellung und Auffassung; echte Srömmigkeit und arge Gotteslästerung sinden sich seltsam miteinander vermischt. Zweisellos hat Baalschem den Sohar studiert; ja, er soll gesagt haben, erst das Studium des Sohar habe ihn in den Stand gesetzt, in das ganze Universum der Dinge einzudringen. Gleichviel, Baalschem war kein Plagiator, und der Sohar, aus dem er wohl hier und da eine Anregung empsangen haben mag, war nicht die Quelle, aus der seine Inspiration sloß.

Die Anziehungskraft, die dieses Buch auf Baalschem übte, ist durch die phantastische, dichterische und gemütsbewegende Natur seines Inhalts leicht erklärlich. Es bot sich mehr als die ältererabbinische Literaturzuneuen Auslegungen dar, an die sein Verfasser gar nicht gedacht haben mochte. Aber selbst der Talmud und seine früheren Rommentare wurden für die Helden des Chassidismus apokalyptisch. Sogar die trockensten und rein juridischen Unters

suchungen über Mein und Dein konnten in Darabeln, Allegorien und Symbole voll der überspanntesten Auslegungen umgesetzt werden. Wie jeder andere religiöse Reformator war Baalschem zum Teil das Drodukt seiner Zeit. Die Einflüsse der Vergangenheit, der Geschichte und der Literatur seines eigenen Volkes baben mitgeholfen, ihn zu dem zu machen, was er war: sie vermögen ibm aber seine Originalität zu rauben. Er war ein religiöser Wiederbeleber im besten Sinne, erfüllt von glübendem Glauben an seinen Gott und seine Mission, fest überzeugt von dem Wert seines Lebenswerkes und der Wahrheit seiner Lehre.

Wenngleich ein ernster Zweisel an Baalschems Anspruch auf Originalität nicht besteben kann, sollte man doch immer bedenken, daß seine Lebre nicht allein spezisisch jüdisch ist, sondern daß auch für jeden ihrer Teile in der älteren bebräischen Literatur Parallelen und Analogien gefunden werden könnten. Es ist in der Tat auch nicht zu verwundern, daß in einer sich über zwei Jahrtausende erstreckenden

Literatur eines Volkes, dessen Hauptgedanken Religion gewesen und das mit so vielen äußeren religiösen und philosophischen Einstüßen in Berührung gekommen, die Reime sast jeden denkbaren Systems und die Umrisse beinabe jeder möglichen Lehre zu entdecken sind.

Durch Baalschems ganze Lehre zieht sich als Grundton die Allgegenwart, oder genauer die Immanenz Gottes. In ihr hat jeder Artikel seiner Glaubenslehre seinen Ursprung, und die Universalität der Gottheit bildet die Grundmauer des ganzen chassischen Gebäudes. Baalschems ganzes System ist von dem Gedanken der lebendigen Gegenwart Gottes in allem Bestehenden durchdrungen; alles stützt sich hierauf, und jeder wichtige Lehrsatz, jede Vorschrift wird von seinen Schülern daraus deduziert.

Alles Erschaffene, wie alles menschlichem Geiste Entsprungene, danken Gott ihr Sein. Alles Werden und alles Dasein entstammt Gottes Gedanken und Willen. Dem Menschen obliegt es zu glauben, daß alle Dinge vom

göttlichen Leben ganz und gar erfüllt sind; wenn er redet, soll er dessen eingedenk sein. daß es dieses göttliche Leben ist, das durch ibn spricht. Es besteht nichts, worin Gott nicht wäre. Wenn wir uns die Existenz eines solchen Dinges für einen Augenblick vorstellen. — es würde sofort in das Nichtsein zurückverfallen. In jedem menschlichen Gedanken ist Gott lebendig, und wenn ein Gedanke unrein oder böse ist, sollten wir ihn zu beben und zu veredeln suchen, indem wir ihn zu seinem Ursprung zurückführen. Sühlt sich 3. B. ein Mann plötslich durch den Anblick einer schönen Frau überwältigt, so sollte er daran denken, daß der alles durchdringende Ausfluk des Göttlichen diese bestrickende Schönheit entstehen ließ. Bedenkt er erst, daß der Ursprung körperlicher Schönheit Gott ist. so wird er sich nicht daran genügen lassen, dak seine Gedanken bei dem Körper verweilen, da er sich doch zu vertrautem Schauen der unendlichen Seele der Schönheit, die Gott ist, aufschwingen kann. Ein Schüler Baalschems

saate: Banz so, wie in den Juwelen seiner Geliehten der Liebende nur die Schönbeit derjenigen sieht, die er liebt, so erkennt der in Wahrheit Gott Liebende in allen Erscheinungen dieser Welt nur die Leben weckende, fruchtbare Kraft seines aöttlichen Meisters. ibr die Welt nicht in dem Lichte Gottes sehet. trennt ihr die Schöpfung von ihrem Schöpfer. Wer nicht vollständig an diese Universalität der Gegenwart Gottes glaubt, bat auch niemals wahrhaft Gottes unumschränkte Berrschaft anerkannt, denn er schliefst Gott von einem Teile der bestebenden Welt aus. Wort Gottes (für Baalschem ein Synonym für Gott selbst), das "feststeht im Himmel" und "festgesett ist auf Erden", spricht, bandelt und zeugt noch jetzt und allezeit, im himmel wie auf Erden, in unsäbligen Abstufungen und endloser Mannigsaltigkeit. Müßte das lebenspendende Wort aufhören, so würde von neuem eine Berrschaft des Chaos beginnen. Der Glaube an einen einmaligen Schöpfungsakt, nach dessen Vollendung der Meister sich

von seinem nun fertigen Werk zurückzog, ist irrig und ketzerisch. Niemals wird die lebenzeugende Kraft von der durch sie beseelten Welt genommen werden. Die Schöpfung dauert fort: eine nie endende Offenbarung von Gottes Güte. Alle Dinge entströmen den beiden göttlichen Eigenschaften der Macht und der Liebe, die sich uns in den verschiedensten Erscheinungen und Betrachtungen darstellen.

Dies die Universalitätslehre des Chassidissmus. Gott, der Vater Israels, Gott der Barmbersige, Gott der Allmächtige, der Gott der Liebe, hat nicht allein alles erschaffen, sondern ist auch in allem verkörpert. Der unbedingt erforderliche Glauben an diesen Satz ist das grundlegende Dogma. Gleichwie aber die Schöpfung eine immer fortdauernde ist, so auch die Offenbarung, die nur durch den Glauben erfast werden kann. Glaube bewirkt deshalb mehr als alles Studium. Daber kommt es auch, daß in Zeiten der Verfolgung der Weise und der Törichte, der Sünder wie der Heilige, gleicherweise um ihres Glaubens willen ihr

Leben opferten. Wie Viele derer, die kasuistische Fragen nicht zu beantworten vermochten,
sind freudig bereit, eher des grausamsten
Todes zu sterben, als ihren Glauben an den
Einen Erhabenen Gott zu verleugnen! Und
diese Gesahren und Tod trotzende Stärke verdanken sie der göttlichen Erleuchtung der Seele,
die höher steht, denn Wissen.

Somit sollen wir also alle Dinge als ebenso viele Offenbarungen der Gottbeit betrachten. Gott ist in allen Dingen; deshalb ist auch in allen Dingen, — sei es nun in Wirklichkeit, oder nur als Möglichkeit, — Gutes. Es ist unsere Pflicht, überall das Gute berauszusinden und zu ehren, nicht aber dürsen wir uns das Recht anmaßen, über uns vielleicht böse Erscheinendes zu urteilen. Wenn wir daber an einen Mitmenschen denken, sollen wir vor allen Dingen die Gegenwart oder den Geist des Guten in ihm uns vergegenwärtigen. Dieraus ergibt sich der Satz, daß jeder Mensch, — in Bezug auf seinen eigenen Wert voll Bescheidenbeit, — dem Nächsten gegenüber rasch im

Glauben des Guten, langfam in der Annahme des Bösen in ibm, sein soll. So erklärt sich auch das Verhalten des Chassidismus gegen die irrende Menscheit. Menschliche Sünde und Schwachbeit erschien Baalschem in einem von der Denkungsart des gewöhnlichen Rabbiners sehr verschiedenen Lichte. Immer ein= aedenk des Göttlichen der Menscheit, beδie willkürliche kämpfte nachdrücklich er Annahme der im Menschen steckenden Sündbaftigkeit, die den zeitgenössischen Dredigern ein fruchtbares Thema bot. Diese hatten, bei den rumänischen Juden sowohl, wie in anderen Gemeinden, ein besonderes Veranügen daran, hauptsächlich die dunkle Seite der Dinge zu betonen, und ergingen sich mit Vorliebe in kunstvoll ausgearbeiteten Schilderungen der die Sünder nach dem Tode erwartenden höllenstrafen. Wie Baalschem einmal einen dieser Drediger deswegen zurechtwies, zeigt folgende Erzählung. Der Drediger hatte einer Zuhörerschaft, von der er gar nichts, - weder Böses noch Gutes, - wufite, Webe verkündigt. Empört über diese keinen Unterschied machenden Schmäbungen und die Verblendung, mit der jener sich das göttliche Richteramt anmakte. wandte sich Baalschem mit folgenden Worten an ihn: "Wehe über Dich, der Du es wagest, Böses von Israel zu sprechen. Weifst Du nicht. dak ieder Jude, wenn er bei Tagesschluß ein noch so kurses Gebet verrichtet, ein großes Werk vollbringt, vor dem die Engel des himmels sich beugen?" Großen Wert scheint Baalschem dem kleinsten Beweise für die höhere Natur im Menschen beigemessen zu haben, und Wenige gibt es nach seiner Meinung, die nicht dann und wann, wenn ihr Geist nicht durch den Stolz verdunkelt wäre, für die Gottähnlickeit, in der sie erschaffen, Zeugnis ablegen würden. Es gibt keine Sünde, die uns so von Gott trennte, daß wir an der Rückkehr zu ihm verzweifeln müßten. Von jeder, wenn auch noch so tiefen. Stufe der Moral vermaa der Mensch Gott zu suchen, und wenn er nur den festen Glauben bat, daß nichts frei von Bott ist, und daß selbst inmitten anscheinenden

Verfalles und Niedrigkeit Gott sich verbirgt, braucht er nicht zu fürchten, daß Gott ihm fern sei. In einem Augenblick der Reue ist Gott wiedergewonnen, denn die Reue "führt über die Grenzen von Raum und Zeit binweg". Und wer einen Sünder zum Bereuen bringt, veranlaßt göttliche Freude; — als ob eines Rönigs Sohn in der Gefangenschaft gewesen sei, ist es, und vor seines Vaters Angesicht zurückgebracht worden.

Baalschem wollte keinen Menschen als ganz unverbesserlich angesehen haben. Sein Glaube war ein optimistischer; in Freude sollten die Bewohner dieser berrlichen Welt Gott preisen. Hoffnungsfreudig sollte der wahre Gläubige, der in jedem Menschen den Abglanz Gottes erkennt, kämpsen, um die Gottähnlickeit des Menschen wieder herzustellen, wenn sie durch Sünde getrübt ist. Die besondere Verabscheuungswürdigkeit der Sünde liegt darin, daß der Mensch die Kundgebungen der Gottheit auf Erden von sich weist und sieentweibt. Einer von Baalschems Schülern zitierte mit

Vorliebe den Satz, daß man an den verbärtetsten Sündern nicht verzweiseln dürse, sondern für sie beten müsse. Reiner kenne das Menschenberz, und keiner sollte über seinen Nachbar urteilen. Lasset den, der in Eiser für Gottes Sache entbrennt, diesen Eiser an sich selbst, nicht an anderen, betätigen. Und Baalschem sagte: "Reiner soll sich besser dünken als sein Nachbar, denn alle dienen Gott; jeder nach dem Maße des ihm von Gott verliebenen Verstandes."

Nur ein naturgemäßer Schritt ist von diesem Standpunkte bis zu Baalschems Ansicht über das Gebet. Er soll den Ausspruch getan haben, daß er alle erreichte Größe nicht dem Studium, sondern dem Gebet zu verdanken habe. Das wahre Gebet aber muß, wie Baalschem sich ausdrückte, "sich in den Bereichen dort oben bewegen", darf nicht irdische Dinge zum Inhalt haben. Nicht um unsere Wünsche und Lebensnotdurft soll das Gebet emporssteigen, sondern es soll das Mittel bilden, uns Gott nabe zu bringen. Im Gebet muß der

Mensch seine eigene Persönlichkeit ablegen, ja nicht einmal sich seines Daseins bewußt sein, denn wenn im Gebete das Selbst sich nicht im Zustande vollkommener Ruhe befindet, kann der Zweck des Gebetes nicht erreicht werden.

Nur Gottes Gnade ist es zu verdanken, daß nach solchem wahren Gebete der Mensch überhaupt noch lebt, — bis zu einem derartigen Grade ist die Vernichtung der Persönlichkeit (des Selbst) vorgeschritten.

Es mag nötig sein, den Leser davor zu warnen, Baalschem moderne rationalistische ldeen in Bezug auf das Gebet zuzuschreiben. Die Macht des Gebetes (im altüberkommenen Sinne), Antwort von Gott zu erwirken, wurde von Baalschem nie auch nur für einen Augenblick bezweifelt. Baalschems Gottheit ist nach keiner Seite durch irgendwelche philosophische Betrachtungen beschränkt. Baalschems Meinung war lediglich, daß jede Bezugnahme oder Sinzlenkung auf irdische Bedürfnisse dieser Gemeinsschaft des Menschen mit Gott unwürdig und

ihr verderblich sei. Der weise Mann, sagt Baalschem, belästigt den König nicht mit unzähligen Bitten um Kleinigkeiten. Sein Wunschift vielmehr, Zutritt vor des Königs Angesicht zu erlangen und ohne Mittelspersonen mit ihm zu sprechen. Bei dem König zu sein, den er so innig liebt, bedeutet ihm höchstes Glück. Aber seine Liebe zum König sindet auch ihren Lohn; der König liebt auch ihn.

Dinsichtlich unserer Pflichten gegen den Nächsten ist schon erwähnt worden, daß wir nicht allein ihn wegen des möglichen Guten in ihm ehren und uns, was sein Böses betrifft, wohl büten müssen, ihn zu verurteilen, sondern daß wir auch für ihn beten sollen. Aber weiter noch: wir müssen für seine geistige und moralische Besserung auch tätig sein. Baalschem gab in seinem eigenen Leben diesem Sat praktische Aussührung, wodurch sein Verhalten in direktem Gegensatz zu dem seiner Zeitzenossen sich genossen sich genossen und Sündern zu, Armen und Ungebildeten beiderlei Geschlechtes, von denen

andere Lebrer nichts wissen wollten. Auf diese Weise bahnte er seinen Lehren einen Weg zum herzen des Volkes, indem er seine Lebensführung und Sprache ihrem Verständnis, ihren Neigungen annakte. Als Beispiel hierfür sowohl. wie für seinen haß gegen alle Eitelkeit und Aeukerlickeit, wird erzählt, wie Baalschem, als er bei der Ankunft in Brody von der jüdischen Bevölkerung durch einen öffentlichen Empfana geehrt wurde, die Leute nicht nach bergebrachter Sitte mit irgend einer feinsinnigen Ausleauna einer talmudischen Schwieriakeit begrüßte, sondern sich nur mit einigen der weniger bedeutenden Dersonen aus der Menge im Ortsdialekte über alltägliche Gesprächsthemata unterbielt.

Dieser Vorfall ist wohl um so bemerkenswerter, als er sich in Brody abspielte, das zu jener Zeit ein Sitz des Calmudstudiums und rabbinischer Kultur war, — ein Ort, wo aus eben diesem Grunde der Chassidismus niemals festen Suß zu sassen vermochte. Es ist sehr wahrscheinlich, daß Baalschem bei seinen Be-

suchen in dieser Stadt den Gelehrten und Weisen fern blieb und die vernachlässigten und bescheideneren Elemente der jüdischen Bevölkerung um sich zu sammeln suchte. Wohl bekannt ist 3. B., daß Baalschem sehr viel mit den Gastwirten der Gegend verkehrte, die unter ihren Glaubensbrüdern nur geringes Anseben genossen. In dieser Hinsicht ist die nachfolgende Bemerkung eines seiner Nachfolger sehr lehrreich. Gleichwie nur aberaläubische Gemüter bestimmten Dläken eine gewisse Beiligkeit zusprechen, während für Tieferdenkende alle Orte aleich beilia sind. sodak es ibnen keinen Unterschied macht, ob Gebete in der Synagoge oder im Walde ge= sprochen werden, - so glauben diese Letteren auch, daß nicht nur Drophezeihungen und Visionen aus dem Himmel stammen, sondern daß jede Aeußerung des Menschen, richtig aufgefaßt, eine Botschaft Gottes enthält. Die in Aufgebenden finden dieses **aöttlic**be Element mit Leichtigkeit in allem, was sie bören, mag auch der Sprechende selbst sich

dessen gar nicht bewußt sein. Diese Art bot Cebensführung **feinen** Geanern einen willkommenen Angriffspunkt, eine Gelegenbeit, in Ausbeutuna **îie** deren Man verböhnte Baalschem lanasam waren. als den Genossen der untersten Klassen. So rächte man sich für seine Vernachlässigung und Seindschaft den Gelehrten gegenüber, indem man seiner Gleichgültigkeit gegen den äußeren Schein die schlimmsten Motive unterschob. Man klagte ihn an, daß er mit ehr= losen Leuten sich in den Straken berumtreibe. und eine polemische Abhandlung zieht aus seiner anscheinenden Vertrautheit mit Frauen die schändlichsten Schlüsse. 3u dieser Be= schuldigung gab Baalschems an sich barmlose Sübrung allerdings einigen Anlaß, waren doch seine Ansichten und Gepflogenheiten in Bezug auf das weibliche Geschlecht den landläufigen Sitten gerade entgegengesett. Die Stellung der Frau in jenen Kreisen war in damaliger Zeit weder herabwürdigend, noch absolut un= alücklich, aber ausgesprochen untergeordnet.

Ihre Erziehung war fast gänzlich vernachlässigt, und sogar ihre Existenz wurde eigentlich ignoriert. Infolge der chassidichen Universalitätslehre mußte aber die Srau geehrt werden. "Alle Juden," sagt ein Chassid, "selbst Unerzogene und Srauen, glauben an Gott." Baalschem verkehrte viel mit Srauen und trat nicht nur für ihre soziale Gleichstellung ein, sondern sprach ihnen auch einen hohen Grad religiöser Bedeutung zu.

Seine eigene Frau verehrte er wie eine Beilige; nach ihrem Tode verließ ihn die Boffnung, daß er, wie früher der Prophet Elias, lebendig in den Bimmel fahren werde, und trauernd sagte er, ihnen beiden, ungetrennt, würde eine solche Versetzung in den Bimmel vielleicht zuteil geworden sein, für ihn allein sei sie ausgeschlossen. Andererseits mußte ja auch eine Religionsgemeinschaft, die in so bohem Maße gerade Glauben und Liebe zu den auserwählten Eigenschaften machte, eine starke Anziehung auf das weibliche Gemüt ausüben. Der Erfolg wurde auch bald sichtbar,

und Baalschem zog seinen Nuken daraus. Zu den ibm am innigsten Ergebenen unter seinen ersten Anbängern gehörten Frauen, von denen eine die Heldin einer besonders beliebten Anekdote über Baalichems Liebes = und Rettungswerk ift. In einem Dorfe, so wird er= zählt, wohnte eine Frau, die ein so schändliches Leben führte, daß schließlich ihre Brüder sie zu töten beschlossen. Zu diesem Zwecke lockten sie die Schwester in einen benachbarten Wald: im entscheidenden Augenblicke aber trat Baalschem, vom beiligen Geiste geleitet, dazwischen, brachte die Männer von ihrem Vorhaben ab und rettete die Sünderin. Diese Frau wurde später in der neuen Gemeinschaft eine Art Magdalena.

Ich habe mich bemüht, in obigen Ausstührungen die Doktrinen und praktischen Lebenslehren, die Baalschem und seine ersten Schüler aus ihrer den Zentralpunkt bildenden Hauptlehre — der Allgegenwart Gottes — ableiteten, einigermaßen geordnet zusammens zustellen. Zur Erzielung eines zusammens

bängenden Begriffes von ihrem Glauben war dies nötig; doch muß bemerkt werden, daß nirgendwo in der dassiden Literatur sich diese Deduktionen logisch nebeneinandergestellt finden. Der vielleicht einzige Versuch, ihre verschiedenen Anschauungen zu formulieren und kürzer zusammenzusassen, beschränkt sich auf eine Darstellung ihrer ldeen über Srömmigkeit oder die Verehrung Gottes, und auf eine Erstorschung dreier Kardinaltugenden: der Demut, der Heiterkeit und der Begeisterung. Die Anssichten der Chassidin in Bezug auf die wahre Verehrung Gottes wersen belles Licht auf die so darakteristische Art, wie Baalschem das Geset betrachtete.

Unter der Verehrung oder dem Dienste Gottes wurde im allgemeinen ein Leben versstanden, das allen Anforderungen des gesschriebenen, wie des mündlichen Gesetzes entsprach. Baalschem verstand darunter ein bestimmtes Verhalten dem Leben als Ganzes gegenüber. Denn, da Gott im Leben verskörpert ist, bedeutet jede richtig aufgesafte und rictia ausgeführte Betätigung des Lebens aleichzeitig eine Rundgebung und einen Dienst Alles ist zum Rubm und des Göttlichen. Dienste Gottes erschaffen: auch der kleinste dient Ihm nach bestem Vermögen. Wurm Während daber die alten jüdischen Moralisten das Essen, Trinken, Schlafen, wie die anderen aewöhnlichen Verrichtungen des Körpers, als bloke Mittel zu einem Zwecke betrachten, sind sie Baalschem in sich selbst schon ein Dienst Gottes. Alle Freuden sind Rundgebungen des göttlichen Attributes der Liebe und werden, so betrachtet, sogleich vergeistigt und veredelt. Che der Mensch an Speise und Trank geht. sollte er eine böbere Stufe der Reinbeit und Beiliakeit zu erreichen suchen, als selbst vor dem Studium des Gesettes, denn als die Thora einmal von Gott gegeben war, wurde die aanse Welt von ihrer Gnade durchweht. Wer von weltlichen Dingen und religiösen Angelegenbeiten spricht, als seien sie getrennte von einander verschiedene Dinge, ist ein Reker.

beständige, ununterbrochene das Studium des Gesekes legt Baalschem nur wenig Wert. Wohl pflichtet auch er dem allgemeinen Glauben bei, daß das Gesek (welche Benennung nicht allein den Dentateuch, sondern das ganze alte Testament und den größten Teil der alten rabbinischen Literatur bezeichnet) eine Offenbarung Gottes sei. Da aber die Welt an sich ebenfalls eine göttliche Offenbaruna ist, bedeutet ibm die Thora wenia mehr als einen Teil eines größeren Ganzen. Um sie recht zu verstehen, muß man in das innere Wesen eindringen, - zu dem unendlichen Lichte, das in ihr offenbart ist. Nicht wie eine Wissenschaft sollen wir das Geset studieren, um Wissen zu erwerben (wer es so studiert, bat sich in Wahrheit nur mit seiner Außenseite besaßt), sondern wir sollen daraus die wahre Gottesverehrung lernen. Daher ist das Studium des Gesetzes kein Endsweck an sich. Es wird studiert, weil es das Wort Gottes ist, weil Gott in dieser Offenbarung leichter als in irgend einer anderen erkannt und aufaenommen wird. Die Thora ist ewia, ihre Er= klärung aber muß von den geistigen Sübrern des Judentums geschehen. Und zwar ist sie ibnen in Uebereinstimmung mit dem von "Attribute des Alters" zu erläutern. Baalschem betrachtete nämlich die aanze Welt als in jedem Zeitalter von einem anderen Attribute Gottes regiert: eine Zeit von dem Attribut der Liebe. eine andere von dem der Macht, eine dritte wiederum von der Schönheit, und so weiter. - und die Auslegung der Thora muß biermit in Einklang gebracht werden. Das 3iel der ganzen Thora ist, daß der Mensch selber eine Thora (Lehre) werden möge. Da jeder Mensch eine Thora in sich selbst ist, sagte ein Schüler Baalschems, träat er nicht allein seinen Abraham und seinen Moses, sondern auch seinen Bileam und haman in sich: er muß also bestrebt sein. den Bileam auszutreiben und den Abraham in sich zu entwickeln. Tede Handlung eines Menschen sollte eine reine Manifestation Gottes sein. Nicht um dadurch Gnade in den Augen Gottes zu finden sollen wir tun, was das

Gesetz befiehlt, sondern um zu lernen, wie wir Gott recht lieben, und um mit Ihm vereint zu sein. Nicht darauf kommt es an, wieviel ver= schiedene Vorschriften befolgt werden, sondern wie und in welchem Geiste wir ihnen gehorchen. und der Zweck der Beobachtung dieser verschiedenen Gebote ist der, uns aleichsam auf eine böbe mit Gott zu bringen und so, - in der gebräuchlichen Sprache religiöser Mustik. - mit Ihm Eins, oder in Ihn aufgenommen zu werden. Man sollte erkennen lernen, sagte Baalschem, was die Einheit Gottes tatfächlich bedeutet. Einen Teil dieser unteilbaren Einbeit zu erlangen, beifit das Ganze erreichen. Die Thora mit all ihren Vorschriften stammt von Gott: erfülle ich daher auch nur eines ihrer Gebote in der Liebe Gottes und durch sie, so ist es, als bätte ich sie alle befolgt.

Ich muß nunmehr kurz auf die drei Tugensden zu sprechen kommen, denen von den Chassidim der höchste Ehrenplatz angewiesen wurde. Die erste unter ihnen heißt im Hebräischen "Schiphlut", welcher Ausdruck am besten durch

unser Wort Demut wiedergegeben wird, wenn er auch im cassidischen Gebrauch die Beariffe der Bescheidenheit, Bedachtsamkeit und des Mitgefühls in sich schließt. In scharfem Gegensake zu der diesen Eigenschaften zugewiesenen bervorragenden Stellung stehen die Sehler der Anmakung, Eitelkeit und Selbstzufriedenbeit, die zu bekämpfen Baalschem nie müde wurde Sie erschienen ihm als die allerverführerischsten Sormen, in denen die Sünde auftritt. wenige Minuten vor seinem Tode börte man ibn murmeln: "O Eitelkeit, Eitelkeit! Selbst in dieser Todesstunde waast du es, dich mir mit deinen Versuchungen zu nahen: "Denke doch Israel, welch großer Leichenzug Dir folgen wird, weil Du so weise und so aut gewesen bist." - O Eitelkeit, Eitelkeit, webe dir." "Es sollte dem Menschen gleichgiltig sein," sagt der Meister "ob er gelobt oder getadelt, geliebt oder ge= haft wird, ob er den Ruf des Weisesten der Menscheit genießt oder als ihr größter Narr ailt. Die wahre Verehrung Gottes ist daran zu erkennen, daß sie das Gefühl der Demut

. . .

zurückläßt. Wenn nach dem Gebet ein Mensch sich des geringsten Stolzes oder Selbstgenügens bewußt ist, wenn er z. B. glaubt, durch die Innigkeit seiner geistlichen Uebungen eine Belohnung verdient zu haben, dann sei ihm zu wissen, daß er nicht zu Gott, sondern zu sich selbst gebetet hat. Und was wäre dies anders als verkleideter Gößendienst? Ehe ihr Gott sinden könnt, müßt ihr euch selbst verlieren." Die Chassidim behandelten Schiphlut von zwei Seiten: einer negativen, indem sie von sich selbst bescheiden dachten, und einer positiven, indem sie den Nächsten hochachteten, in anderen Worten, als Liebe zum Mitmenschen.

Wer den Vater liebt, wird auch seine Kinder lieben; — daher ist der wahre Verehrer Gottes auch der Menschheit in Liebe zugetan. Nur die Unkenntnis der eigenen Sehler läßt uns so schnell und gern die Sehler der Anderen sehen. In keiner Sphäre des himmels verweilt die Seele so kurze Zeit, als in der des Verschenstes, in keiner bleibt sie länger, als in der Sphäre der Liebe.

Die zweite Kardinaltugend ist die Heiterkeit, im hebräischen "Simda". Baalschem verlanate Berzensbeiterkeit als die für den wahren Dienst Gottes notwendige Gemütsverfassung. Glaube nur erst, daß du in Wahrheit der Diener und das kind Gottes bist: wie könntest du dann ie wieder trüber Gemütsstimmung anbeimfallen? Ebensowenia sollten die unvermeid= lichen Sünden, die wir Alle begeben müssen, unsere frobe Seelenbeiterkeit stören. Denn stebt nicht die Reue, durch die wir zu Gott zurückgelangen können, bereit? Jeder reuevolle Gedanke ist eine Stimme Gottes. Diese Stimme soll der Mensch in allen Sinneswahrnehmungen finden, in allem, was er mit Auge und Ohr in der Natur entdeckt. Der mangelnde Glaube an Gottes Allgegenwart aber macht gegen diese feinen Eingebungen taub: nur die in Büchern niedergelegten Lebren versteht jeder zu lesen.

Es wird nach diesen lebenbejahenden Anssichten dem Leser nur als selbstverständlich ersichten, daß Baalschem jeder Art Asketik abbold war. Allerdings hatte das Judens, oder

besser das Israelitentum, als Religion ursprünglich nicht viel Asketisches. Doch ist kaum zu besweifeln, daß im Verlaufe seiner Geschichte eine ganze Reihe asketischer Lehren und Gebräuche bineingetragen wurden, genügend viel, um zarte Seelen, deren Sinnesrichtung nach dieser Seite neigte, darin zu bestärken. Einer so gearteten Natur, einem früheren Schüler, schrieb Baalschem: "Ich böre, daß Du aus religiösen Beweggründen Dich aeswunaen glaubst, Rasteiungen und Bußübungen zu beginnen. Meine Seele ist aufs böchste empört über Deinen Entschluß. Auf Gottes Geheiß befehle ich Dir, von diesen gefährlichen Uebungen, die nur einem gestörten Gebirn entspringen, abzulassen. Steht nicht aeschrieben "Du sollst Dich nicht Deinem eigenem Sleische entziehen"? Saste also nicht mehr als vorgeschrieben ist. Solge meinem Gebote, und Gott wird mit Dir sein." Bei einer anderen Gelegenbeit börte man Baalschem sagen, es sei eine List Satans, in düstere, verzagte Gemütsverfassung zu treiben, in der man geneigt ist, den kleinsten

Sebler als tötliche Sünde anzusehen. Satans Absicht ist es, uns von der wahren Verehrung Gottes fernzuhalten, und Gott kann nur aus glücklicher, vertrauender Stimmung heraus wahrhaft verehrt werden. Allzu ängstliche Bedenklichkeit in Einzelheiten ist daher zu vermeiden. Es ist des Teufels Weisheit, in uns die Ueberzeugung zu nähren, daß wir weder je unsere Pflicht voll getan, noch sie je ganz tun werden und daß moralischer Sortschritt unmöglich sei. Solche Ideen erzeugen Tiefsinn und Verzweiflung, die von Uebel sind.

Die dritte Tugend wird in der hebräischen chassidien Literatur mit dem Worte "Hitblashabuth" bezeichnet, das von einem Zeitwort "anzünden" oder "in Brand setzen" abgeleitet ist. Soviel mir bekannt, wurde das Hauptwort "Hitblahabuth" überhaupt erst von Baalschems Nachfolgern geprägt. Am besten wird es durch die Worte "Enthusiasmus" oder "Bezeisterung" wiedergegeben. Jede religiöse Handlung muß, um überhaupt von Nuzen zu sein, mit Begeisterung geschehen; die bloß

mechanische, leblose Erfüllung eines Gebotes ist wertlos. Auch nicht um einen Schritt ist der Mensch seinem Ziele näher, wenn er 3. B. glaubt, seiner Oflicht durch Erfüllung aller Vorschriften von Anfana bis Ende, in jedem Abschnitte des Gesetzbuches, genügt, alle Gebote aehalten zu haben. Dieser so wesentliche und nötige Enthusiasmus kann nur der Liebe entspringen. Gottesverebrung aus Surcht ist, wenn nicht gänzlich nutlos, doch notwendigerweise von einer gewissen widerstrebenden Schwere begleitet, die den Schwung und die Glut der Begeisterung energisch niederhält. Die Inspiration wahrer Gottesverehrung ist sich Selbstzweck: da hat kein Gedanke an diese Welt Raum, keiner an die künftige. Im Calmud wird häufig eines Rabbi Elifa ben Abujah Erwähnung getan, eines vom Judentum Abgefallenen, der. als man in ibn drang, Buke zu tun, antwortete, Reue sei nutlos, er habe für diesen traurigen Glauben direkte göttliche Gewähr. Denn es sei ibm durch eine Stimme vom himmel verkündet worden, daß er, selbst wenn er bereue,

von der Glückseligkeit der künftigen Welt ausgeschlossen sein werde. Von ihm sagte ein Chassid: "Dieser Mann ließ sich wahrlich eine goldene Gelegenheit entgeben. Wie rein hätte er Gott dienen können, da er doch wußte, daß seiner Verehrung niemals eine Belohnung zu teil werden konnte!"

Aus dem Begriffe des Enthusiasmus entstammt die Eigenschaft der Beweglichkeit, die den geistigen Sortschritt veranlaßt und von Baalschem und seinen Nachfolgern gewöhnlich dem Zustande dumpfer religiöser Stagnation der selbstzufriedenen Zeitgenossen entgegengebalten wurde. Der Mensch dürfe sich nicht etwa einbilden, den Berg des Gerechten erreicht zu baben. - eber sollte er sich als einen Bükenden betrachten, der täglich in seiner Besserung fortschreiten muß. Immer auf demselben religiösen Niveau zu bleiben, an jedem Heute nur die zur Routine gewordenen Religionsübungen von gestern zu wiederholen, das ist nicht wahrer Bottesdienst: vielmehr müssen von Taa zu Taa die Kenntnis des Göttlichen Meisters und die

Liebe zu ihm wachsen. Blokes Sichfernhalten von tätlicher Sünde genügt nicht, denn solche negative Tugend kann auch lediglich ein anderer Ausdruck für die zufällige Abwesenheit der Versudung sein. Was frommt es, niemals eine Sünde begangen zu haben, wenn doch die Sünde im herzen verborgen wohnt? Dur die ununterbrochene Gemeinschaft mit Gott kann unsere Gedanken und unsere Absichten erbeben und veredeln, die Wurzeln der Sünde in uns abtöten. Der Datriard Abraham erfüllte die aanze Thora ohne Gebot von Gott, weil er wahrnahm, daß das Gesetz das Leben alles Erschaffenen ist. Im Messianischen Zeitalter wird dem Menschen das Gesetz nicht länger als etwas von Außen Bestimmtes erscheinen. sondern es wird in den Berzen der Menschen fein, es wird ihnen natürlich und felbstverständ= lich erscheinen, weil sie erkennen werden, dak Gott und Leben durch das Gesetz sich offenbaren.

Baalschem, der viel in Gleichnissen zusprechen liebte, binterließ folgende Parabel, die wir

wohl unserer etwas inadaequaten Darstellung seiner Lebre anfügen können.

Einst lebte ein König, der sich einen präch= tigen Dalast erbaute. Durch magische Täuschung schien es, als sei der Dalast voller Irraänae und Windungen, die alles Näberkommen in die königliche Gegenwart verbinderten. Da aber in den Vorhallen des Palastes viel Gold und Silber angehäuft war, begnügten sich auch die meisten Leute damit, nicht weiter vorzudringen, sondern nach Herzenslust von den Schätzen für sich zu nehmen. Den König selbst bemerkten sie nicht. Zuletzt aber fühlten des königs Getreue Mitleid mit ihnen und riefen ihnen zu: "Alle Mauern und Irraänge, die Ihr vor Euch seht, sind in Wirklichkeit gar nicht vorhanden. Bloke Vorspiegelung sind sie! Dringt nur tapfer vor, so werdet Ihr kein Dindernis finden."

Wir dürfen die Parabel nicht so auslegen, als ob Baalschem das Vorhandensein, oder auch nur die Wichtigkeit der wirklichen Erscheinungswelt, geleugnet hätte. Gerade das Gegenteil ist der Sall. Sür ihn ist die Welt von Gott erfüllt, ganz und gar durchdrungen von dem Göttlichen und deshalb so wirklich, wie Gott selbst. Es war ganz in Baalschems Sinne, wenn einer seiner Schüler erklärte, nur Narren könnten von der Welt als eitel oder nichtig sprechen. "Es ist wahrlich eine herrliche Welt; wir müssen nur lernen, wie wir sie recht nutzen. Nennet nichts niedrig oder unrein: durch Gottes Gegenwart sind alle Dinge beilig."

In Vorstebendem haben wir die hauptsächlichsten Lebren Baalschems und seiner direkten Nachfolger an uns vorübersiehen lassen; es obliegt uns nun noch, dem Schickssale nachzugehen, das ihnen bei der neubegründeten Sekte wurde. Ein unerfreulicher Teil unserer Aufgabe allerdings, — denn die nun solgende Geschichte des Chassidismus ist sast durchweg die eines Verfalles. So wie ihn sein Begründer aufgestellt hatte, bedeutete der neue Glaube nichts Geringeres als eine wahrshafte Reformation, rein und erhaben in ihren ldealen; — nach seinem Tode aber wurde

dieser Glaube leider verdorben und in sein Gegenteil verkehrt. Die Schuld hieran lag fast ausschließlich an der gefährlichen, übertriebenen Entwicklung eines einzigen Dunktes der Lebre Baalschems. In dem ursprünglichen Glauben bedeutete dieser eine Dunkt, - die Ehre, die wir dem Göttlichen im Menschen schulden. ia nur einen verbältnismäßig untergeordneten Glaubensartikel; — der spätere Chassidismus aber bat ibn verzerrt und ibm eine fast alles überwiegende Bedeutung verlieben, die ganz außer Verhältnis zu manchen erhabeneren und wesentlicheren Teilen der Lehre Baalschems steht, bis schließlich das Charakteristische des modernen Chassidismus nur eine fast abgöttische Verehrung seiner zeitweiligen Sührer geworden ist. Das Wenige, was über die Geschichte der Sekte nach Baalschems Tode überhaupt noch zu sagen ist, wäre unvollständig ohne einige Erklärungen über die Anfange und das Anwachsen dieser unseligen Verirrung.

Wie bereits erwähnt, legte Baalschem nur wenig Wert auf das Studium des Gesetzes

oder die Beobachtung seiner Vorschriften als solder, sondern wollte sie nur als Mittel zu einem Zwecke betrachtet wissen, zum Zwecke der Vereinigung mit Gott. Der Mensch muß die Gegenwart Gottes in dem Göttlichen Wort und Willen erkennen. Nun maa diese mvstische Gottesverehrung sehr sensitiven oder enthusiastischen Naturen vielleicht genügen; für gewöhnliche Menschen aber ist sie kaum klar oder bestimmt genug. Wenige nur können sich in Abstraktionen bineindenken, und noch geringer ist die 3abl derer, die sich an ihnen beaeistern und in der Vertiefung in sie für ihre religiösen Bedürfnisse binreichende Befriedigung finden können. Was sonst aber konnte der Chassidismus der großen Masse bieten, die Gott binter all den Verbüllungen nicht zu erkennen vermochte? Der Mangel an Greifbarem, an das sich das Volksgemüt klammern kann, dieser Mangel, der den Lebrern schon so manchen Glaubens zur feindlichen Macht wurde, stellte sich auch den Chassidim entgegen, die höchst unglücklich sich aus dieser Schwierigkeit

dadurch halfen, daß sie sich auf ihre Lehre von der Stellung des Menschen im Weltganzen stützten und sie weiter ausbauten. Des Menschen höchstes Streben ist, selbst ein Gesek zu sein, selbst eine klare, vollständige Offenbarung Gottes. Und nicht allein ist er Gottes Diener und Rind, sondern in seiner böchsten Entwicklung wird er selbst ein Teil Gottes, wenn auch in menschlicher Gestalt, sodaß er mit seinem göttlichen Vater vollkommen eins zu werden vermag. Rann aber der Mensch diesen höchsten Grad der Heiligkeit erreichen, so ist er seinem Wesen nach eine Art Gottmensch, den seine noch nicht auf solcher höhe stehenden Mitmenschen kraft seines Menschums wahrnehmen. dessen hauptaufgabe jedoch darin besteht, sie kraft seiner Göttlichkeit zu Gott emporzuheben.

Die wenigen auserwählten Geister, die durch ihre erfolgreiche Beharrlichkeit des Gottssuchens in allem Bestehenden schon auf Erden sich Ihm vereinten, werden in der chassischen Literatur mit dem Namen "Zaddikim" benannt. Das bebräische Wort "Zaddik" bedeutet "ges

recht" oder "rechtschaffen"; vermutlich wurde dieser Name in bewuftem Gegensake zu dem Titel, den die rabbinischen Helden führten, -"Schüler der Weisen". – gewählt. Ist doch der Zaddik nicht so sehr das Drodukt des Studiums als das der Intuition: seine lekte Vollendung geschieht durch eine plötzliche, direkte Erleuch= tung von Gott. Nicht nur daß der Zaddik Moses gleicht, - vermöge seines langen Verkehres mit dem Göttlichen ist er auch ein wahrbaftes Rind Gottes. Außerdem ist er eine lebenweckende Kraft der Schöpfung, denn er bedeutet das Bindeglied zwischen Gott und seinen Geschöpfen; eine Quelle des Segens ist er und ein Brunnen der Gnade. muß der Mensch den Zaddik lieben lernen. damit er durch ihn Gottes Gnade gewinne. Wer nicht an den Zaddik glaubt, ist Gott ab-Dier baben wir die verhängnisvolle Uebertreibung, die ich schon andeutete, und bier auch ihre logische Solge; von diesen Anschauungen bis zur Menschanbetung ist nur ein Schritt.

Bald wurde diese seltsame Lebre von dem Vermittler, dem Bindealied zwischen Gott und Menschen, das unterscheidende hauptmerkmal des Chassidismus. Unter einem Chassid verstand man nicht mehr einen Mann, der über Theo= logie und Religion diese oder iene Anschauung batte, sondern einen Zaddikaläubigen, einen Menschen, der sein Seelenheil durch die Verehrung des Zaddik anstrebte. Alle anderen Lehren des Chassidismus wurden mit arökter Schnelligkeit in den hintergrund gedrängt und übersehen. Selbst die erhabene, grundlegende Lebre von der Allgegenwart Gottes in der Schöpfung wurde durch seine Sondergegenwart in dem Zaddik in Schatten aestellt. Chassidismus wurde bloker Zaddikimus, wie denn auch die spätere Geschichte des Chassi= dismus mit der Abwärtsentwicklung dieses Rultus identisch ist.

Ob Baalschem seinen Nachfolger bezeichnete, ist zweiselhaft. Nach seinem Tode übernahm jedoch sein Schüler Beer aus Mizriez die Sübrerschaft. Die Bekehrung dieses Mannes

zum Chassidismus war für die neue Gemeinschaft ein wichtiges Ereignis, da seine Srömmigkeit und Gelehrsamkeit über allen Zweifel erbaben waren und Beer, - im Gegensatz zu Baalschem, zu dessen Lebzeiten der Chassidis= mus seine Anbänger in der hauptsache in den niedrigeren Schichten gefunden batte, - es verstand, viele der gelehrtesten Zeitgenossen um sich zu sammeln. Gerade diesen neuen. begeisterten Schülern Beers verdankt der Chassidismus bauptfächlich seine Ausbreitung. Wie sie aus den verschiedensten Gegenden zusammengeströmt waren, so gingen sie nach Beers Tode wieder auseinander und verkündeten die neue Lehre weit und breit. Manche gingen sogar schon zu Lebzeiten ihres Meisters, auf seinen Befehl, binaus, um neue Niederlassungen der iungen Sekte zu gründen. Wie Beer, richteten auch sie ihr Augenmerk besonders auf die Gewinnung der gebildeten Kreise der jüdischen Bevölkerung, und wenn sie auch bei den älteren Leuten wenig Gebör fanden, so brachte dafür die Jugend, die eben erst an kasuistischen

Studien ihren Verstand genährt und ihre Seele ausgehungert hatte, der neuen Lehre ein offenes Ohr und ein ungestüm verlangendes Herz entzgegen. Aber auch die Ungebildeten wurden durchaus nicht ausgeschlossen; ihnen bot der Chassidismus tieseren Trost und erhabenere Hoffnung als der landläusige Rabbinismus jener Zeit. Aus diesem Grunde schlossen auch sie sich in hellen Scharen der neuen Gemeinzschaft an, ohne daß zu ihrer Gewinnung bezondere Bemühungen nötig gewesen wären.

In ihrer Art zu beten unterschieden sich die Chassidim auss allerschärste von den älteren Gemeinden. Da sie besonderen Nachdruck auf die Wichtigkeit und die Kraft des Gebetes legten, fanden sie es bald nötig, sich von den bestehenden Synagogen zu trennen und gessonderte Bethäuser für sich zu errichten. Der zusmeist besahlte Vorleser "mit der schönen Stimme und dem leeren Kopf", der selbstverständlich seine Sunktion als Geschäft aufsaßte, wurde abgeschafft und entweder durch den Zaddik selbst oder eine andere hervorragende Pers

sönlichkeit der Gemeinde ersetzt. Auch in der Liturgie führten die Chassidim viele Aenderungen ein; so nabmen sie statt des deutschen den spanischen Ritus an. Viele Gebete, die. der Ehrwürdigkeit des Alters entbehrend, entweder in ibrer form verworren oder in ibrem Inhalte nicht einwandsfrei waren, schieden sie aus, und ersetzten sie durch neue, eigene Gebete und hymnen. Auf fest vorgeschriebene Stunden für die Abhaltung des öffentlichen Bottesdienstes legten sie wenig Gewicht; das Gebet begann, sobald sie in die dazu erforderliche bingebende Gemütsstimmung gekommen häufige Waschungen, das Studium waren. mvstischer Schriften, Selbstprüfungen und Betrachtungen, waren die Mittel, die ihnen zu der richtigen Seelenverfassung verhalfen. Gebete selbst waren von den üblichen seltsamen Aeußerungen religiöser Erregung begleitet. Im Eifer ibrer Andacht begannen manche zu tanzen, andere waren in bewegungslose Ekstasen verzückt; manche beteten laut, andere in feierlichem Schweigen. Zur Verteidigung der Abschaffung

bestimmter Gebetsstunden erklären sie, man könne einem Rinde nicht vorschreiben, wann es mit seinem Vater sprechen solle; solche Beschränkungen seien böchstens für Sklaven gut.

In der Regel war es den meisten jüngeren Chassidim möglich, ihre ganze Zeit religiösen Uebungen zu widmen. Unter den Juden des östlichen Europa berrschte die Sitte, daß die iungen Männer auf Kosten ihrer eigenen oder der Eltern ihrer Frau lebten, um sich ausschließlich dem Religionsstudium bingeben zu Dierunter wurde, nach den älteren Anschauungen, das Studium des Calmuds und seiner Rommentare verstanden: die Chassidim aber, die wenig von diesen mehr juridischen Teilen der jüdischen Literatur bielten, wandten sich der Erbauungsliteratur und den Schriften über den Mystizismus zu. Einen nicht geringen Teil ihrer Zeit absorbierten auch end= lose Gespräche über den Zaddik, seine Frömmigkeit, Güte und Selbstaufopferung, sowie über die seltsamen Wunder, die er vollbrachte. Lebte in der Stadt selbst ein Zaddik, so brachte der jugendliche Chassid so viel Stunden als nur möalich in des Zaddiks Gesellschaft zu, um diese menschaewordene Thora möglichst ununterbrochen beobachten und studieren können. War kein Zaddik in der Näbe, so wurden von Zeit zu Zeit Dilgerfahrten nach seinem Wohnorte veranstaltet. Endlos waren die Erzählungen von des Zaddiks wunderbarer Weisbeit und seinen erstaunlichen Taten. die dann all denen, die zu haus bleiben mußten, überbracht wurden. Die letten Stunden des Sabbaths galten als eine besonders gesegnete Gnadenzeit; es wurde daher bei den Chassidim Sitte, wenn der Sabbath sich dem Ende zuneigte, sich zu versammeln, um die sogenannte "Abendmahlzeit der **Deiligen** Rönigin" zu feiern. Bei diesem Mable wurden sowohl Gespräche allgemeinen Inhalts geführt. als auch hymnen aesungen und Gebete verrichtet.

In ihrer Liebe und Treue zu einander standen die Chassidim keiner anderen Sekte nach. Rein Opfer war ihnen für einen Bruder

groß. Sie kannten keinen Unterschied zwischen reich und arm, alt und jung, gelehrt und unwissend. - waren sie doch alle Eins in der Verehrung eines gemeinsamen Ideales, des Zaddik, der in seiner Erhabenheit aleich boch über ihnen allen stand, sodak vor ihm all die kleineren Unterschiede des Ranges schwanden. Wenn ein Zaddik reiste, trug er kein Bedenken, um Wohnung oder Unterhalt im hause irgend eines Chassid zu bitten. War er in Geldverlegenheit, so stand ihm seines Bastfreundes Börse zur Verfügung, und reichte diese nicht aus, so wurde sie durch einen 3uschuft aus der Gemeindekasse ergänzt. Weder bei dem Geber noch beim Empfänger, galten derartige Gaben als Wohltätigkeit; sie wurden dem Zaddik dargebracht, dem gegenüber alle Chassidim sich als Schuldner betrachteten. 3uweilen sogar vor, dag kam es 3addik befabl. der Sobn eines iraend reichen Raufmannes solle die Cochter eines Schullehrers beiraten: beide armen und Teile beeiferten sich aleich freudia. dem Wunsche des geliebten Oberhauptes nachzuskommen.

Es ist leicht beareislich, daß die Chassidim mit ihren Neuerungen den 3orn der orthodoxen Gemeinden berausforderten, doch er= widerten sie auch in ihrer Verachtung der Rabbinen den ihnen entgegengebrachten haß in reichem Make. Der Zaddik ist der Moses seiner Zeit: die Rabbinen ihre Korah und Abiram. Ueberall da, wo in den Gemeinden die dassidische Dartei die Oberhand gewann, wurde der Rabbiner seines Amtes enthoben und, wenn irgend möglich, an seiner statt ein Zaddik gewählt. Diese scharfen Angriffe auf den alten Adel der jüdischen Rasse zogen eine strenge Verfolgung nach sich. In vielen Städten wurden die Chassidim in den Bann getan, in anderen ihre Sührer öffentlich gepeitscht und in den Stock gelegt; ihre Bücher wurden verbrannt und ihre Synagogen gewaltsam geschlossen. Alle Verfolgung jedoch zeitigte nur das in solchen Sällen gewöhnliche Resultat: die Sekte nahm zu an Volkstümlichkeit und

an Zahl der Anhänger. Durch ihre Leiden wuchsen die gegenseitige Treue der Chassidim und die Liebe für ihre Sache ins Ungemessene. bervorragender Zaddik war russischen Behörden des Verrates angeklagt und ins Gefängnis geworfen worden. kanntlich hat aber in Rukland das Geld eine aewaltiae Macht, und nach Zahluna eines aroken Lösegeldes erhielt nicht nur der geliebte Zaddik seine Sreibeit zurück, sondern, wie leicht beareiflich, verarökerte sich dadurch sein Ruf: der Taa seiner Befreiung wurde alliährlich seftlich gefeiert, während seine Leiden von seinen Nachfolgern als ein Sübnopfer für die Sünden seines Zeitalters betrachtet wurden. Von iener Zeit ab beobachtete die Regierung eine vollkommen neutrale haltung gegen die neue Sekte, und nicht lange währte es, so ließen auch die Orthodoxen von ihrer Verfolgung ab.

Das Aufbören der Verfolgungen mag vielleicht auch der Tatsache zuzuschreiben sein, daß der Chassidismus als eine sektiererische Bewegung bald nicht mehr gefürchtet wurde. Denn nach kurzer Zeit schon entstanden Spaltungen in der Sekte selbst, und Beers Schüler bereits begannen, sich über theologische Streitsfragen zu entzweien und besondere Gemeinden zu gründen. Und als Korruption und geistiger Niedergang einmal ihren Ansang genommen batten, sanden die salschen Zaddikim es bald in ihrem Interesse, diese Unterscheidungen und Besonderheiten noch zu vertiesen. Jeder einzelne Zaddik strebte danach, eine besondere kleine Sekte für sich zu haben, die ihm ungeteilte Einkünste gewährleistete; jede durch solchen Betrug neu entstandene kleine Sekte aber rühmte sich des ausschließlichen Besitzes des wahren Zaddik.

Man darf jedoch nicht glauben, daß diese kritischen Bemerkungen sich auf den ganzen Stand der Zaddikim beziehen. Die größere Zahl der hervorragenden Schüler Baalschems und Beers waren zweiselsohne von reiner, lauterer Frömmigkeit erfüllte Männer, die entrüstet jeden Gedanken an ein Handeltreiben mit ihrem beiligen Beruse zurückgewiesen haben

würden. Ihre Beweggründe und ihr Eifer waren aleich ideal. Viele unter ihnen verließen bochbezahlte Rabbinerstellen, um sich der neuen Sekte anzuschließen. Andere wanderten nach Dalästina aus, um auf beiligem Boden ein beiliges Leben zu führen. Wieder Andere, die den Ruf religiöser Spezialisten erstrebten, führten in der Draxis, wenn auch nicht ohne Uebertreibungen, einen Lieblingssak des Begründers durch: den Sak, daß jeder, der auch nur ein Gebot voll Hingebung und Liebe befolge, das ersebnte Ziel der Vereinigung mit Gott erreichen So machte ein Zaddik es sich zur Aufaabe, niemals auch nur die kleinste Unwahrheit zu sagen, mochte es ihn auch noch so viel kosten oder in Ungelegenheiten bringen. Es wird erzählt, daß die russische Regierung die Tuden seiner Stadt im Verdachte des Schmuggels batte, sich aber bereit erklärte, ihre Beschuldigung zurückzunehmen, wenn er seine Mitbrüder für unschuldig erkläre. Da er nun vor der schwierigen Wahl stand, entweder Unglück über seine Brüder bringen oder eine Unwahrheit sagen zu müssen.

betete er zu Gott, ihn aus diesem Zwiespalt zu retten, indem er ihm den Tod sende. Und siehe da! Als die Beamten kamen, um ihn vor Gericht zu bolen, fanden sie ihn tot. Einem Anderen fiel es auf, daß die Forderung von Exodus XXIII., 3, dem Nachbar oder auch dem Seinde Bilfe zu leisten, wenn "sein Eselunterseiner Bürde erlieat" in Wirklickeit aarnicht beobachtet wurde; - und er widmete sich ganz der Erfüllung dieser Vorschrift. Beständig konnte man ibn in den Straken seben, bier einem Manne beim Abladen seines Wagens belsend, dort den Karren eines anderen aus dem Strakenschmutz ziehend. Ein Dritter wählte zu seiner religiösen Spezialität Dienstleistungen gegen die Unterdrückten. Von diesem erzählt man, daß eines Tages seine Frau einen Streit mit ihrer Magd hatte und sich zu dem Magistrat der Stadt begeben wollte, um Genugtuung zu verlangen. Da sie bemerkte, daß ihr Gatte sich anschickte, sie zu begleiten, fragte sie ihn, wohin er gebe und erhielt die Antwort: "Zum Magistrat". Seine Frau erwiderte ibm, es sei unter seiner Würde, im Streite mit einer Dienerin etwas zu tun zu haben; sie könne die Sache selbst führen. Der Zaddik aber antwortete ihr: "Wohl möglich; ich aber beabsichtige, Deine Magd zu vertreten, deren Partei niemand nehmen würde, wenn meine Frau sie verklagt." Und dann, in hestiges Weinen ausbrechend, zitierte er hiob XXXI., 13: "Wenn ich die Sache meines knechtes oder meiner Magd verachten wollte, wenn sie im Streite mit mir sind, was sollte ich dann tun, wenn Gott aussteht?"

Verschiedene Jaddikim waren Gelehrte und Denker von hervorragendem Range. Liest man die Werke eines Salomon Ladier oder eines Mendel Witipsker ausmerksam und ohne westliche Voreingenommenheit, so erhält man sicherlich den Eindruck großer Originalität und Gedankentiese. Am charakteristischesten aber ist dieser Autoren leidenschaftliche Sehnsucht nach dem Göttlichen; von der aufs höchste gespannten Ausrichtigkeit und Glut ihres Gottesverlangens wird der LeserinStaunen und Rührung versett. Troß der Ergebenheit dieser Männer

aber war das Schicksal des Chassidismus, als einer wiederbelebenden Kraft, von dem Tage an besiegelt, da der Zaddikismus die ursprünglichen Lebren der Sekte zu verdrängen begann.

Denn, abgesehen von den schon angedeuteten unverkennbaren Bedenken theologischer Natur. trägt der Zaddikkultus zwei besonders schwache Stellen in sich, die ihn unweigerlich dem Verderben und Verfalle ausliefern. Die für das "Zaddiktum" erforderlichen Eigenschaften sind aänzlich undefinierbar. Wohl hören wir viel darüber, was ein Zaddik tatsächlich ist, sehr wenig dagegen von dem, was er sein sollte. Es schmücken den Zaddik Tugenden aller Art. aber niraends erfahren wir, welche Quali= fikationen ibm unerläklich eignen müssen. Aukerdem ist der Zaddik ein Wesen, das so wenia wie ein Engel, oder wie Gott selbst, mit dem Verstande erfaßt werden kann; er wird durch den Glauben zur Wirklichkeit, nicht durch den Gedanken beariffen. Aus diesem Grunde aibt es kein anderes menschliches Rennzeichen eines wahren Zaddik als das Wunder: aber jeder, der sich einmal in das Studium der Religionsgeschichte vertieft hat, kennt den trügerischen Charakter gerade dieses Erskennungszeichens.

Die zweite Quelle der Gefahr waren die= jenigen Chassidim, die es für ihre beilige Pflicht bielten, dem Zaddik ein Leben der Bequemlichkeit und des Wohlseins zu schaffen. Der Zaddik sollte, ungestört von den gemeinen Anforderungen des Lebens, seinem göttlichen Berufe sich ganz widmen können. Was aber waren die Solaen? Die Chassidim glaubten, das Wohlwollen und den Segen des Zaddik durch Reichtum und Manniafaltiakeit ihrer Gaben sich zu gewinnen. sodak der Beruf eines Zaddik ein sehr einträaliches Geschäft wurde. Beide Mängel aber batten zur Solge, daß nicht nur jedem erfinderischen Charlatan die Möglichkeit des Zaddik=Beruses freistand, sondern daß auch geradezu Gelegenheiten zu gewinnbringenden Täuschungen feilgeboten wurden. Daher die bereits erwähnte Sucht der Zaddikim, besondere Gemeinden zu gründen.

Bei den heutigen Chassidim befindet sich nicht einer unter zehntausend, der auch nur die blasseste Vorstellung von den erhabenen Ideen bätte, die Baalschem und seine unmittelbaren Nachfolger begeisterten. Noch immer lieat es im Interesse der Rädelsführer des weitverbreiteten dassidischen Betruges, jede Spur von Ueberlegung und Denken niederzuhalten und auszutilgen, um desto ungehinderter mit den Gewissen und den Geldbeuteln ihrer Anbänger nach Berzenslust schalten und walten zu können. Die neue wissenschaftliche Bewegung. von Rrochmal, Junz und anderen unter dem Einflusse deutschen kritischen Geistes stebenden Männern eingeleitet. – fand in ihnen ihre erbittertsten, fanatischesten Gegner. Und daß der Zaddikkult nicht noch zu weit verderblicheren führte, ist einzig dem Umstande zu verdanken, daß die Chassidim im gemeinen dem Gesetze treu geblieben sind. Geset, dessen übertriebenes Gerade das Studium der ursprüngliche Chassidismus bekämpfte, bat der Zügellosigkeit seiner mo=

dernen falschen Propheten Schranken gezogen.

Deben vielem Schlechten haben die Chassidim doch in der ganzen Bewegung sich ein warmes berg und einen begeisterten, aufrichtigen Glauben bewahrt. Eine gewisse Sreides Charakters mütiakeit und entaeaen= kommende Freundlichkeit, die äußerst anziebend wirken, sind selbst bei den modernen Chassidim noch zu finden. Auch ihnen noch bedeutet die Religion Leben oder Tod. Noch immer ist ihr Glaube lebendig genug, selbst den Anforderungen Luther zu genügen, aber er ist an Unwürdiges abgelenkt und verschwendet. Soll der Chassidismus lebensfähig gemacht werden. so darf seine Anbetung nicht länger Menschen gelten; sie muß wieder zu der Quelle aller Schönheit, aller Weisheit und aller Güte zurückgeführt werden, zu Gott.

| • |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

## Anmerkungen.

Nachstebend ein Verzeichnis ausgewählter Autoritäten über das Thema "Die Chassidim". - Bistorische und bibliographische Werke: Graek (XI. einschliefelich der im Anhange angeführten polemischen Literatur). Jost, Deter Beer, M. Bodek (Seder has Doros hestadasta, Lemberg 1865), A. Walden (Schem ba-Gedolim bechadasch, Warschau 1864), Sinn (Rirja neëmana, Wilna 1860). D. Rabana (Ewen Ofel in der Zeitschrift haschacher IV), Zederbaum (Refer Rebuna, Odessa 1868). Essays und Satiren: J. Erter (Ba-3ofe, Wien 1858), S. Szantó (Jahrbuch für Israeliten, D. 108 – 178, 1867), A. Gottlober (in seiner Zeitschrift Sa-Boker Or III), L. Löw (Ben Chananjah II), Rudermann (Haschar VI), Rapaport (Nachlas Jehuda, Lemberg 1873, D. 10), Sröhlich (Bamadrich, Warschau 1876, D. 63 ff.), S. Maimon (Autobiographie, Berlin 1792). 3u vergleichen auch die bebräischen Novellen von D. Smolensky, L. Gordon, M. Brandstätter, A. Gottlober, B. Horowitz (deutsch). Gelegentliche Hinweise auf die Liturgie oder das Suftem der Chassidim in den "Responsorien" des R. Ezerbiel Landau, Moses Sopher, E. Slekeles und I. Steinbart, und in den Werken von Israel Samostsch. Salomon Chelma und Chaim Walofin. Zu vergleichen auch Junz (Gottesdienstliche Vorträge, D. 477) und L. Löw (Mannbeimer Album, Wien 1874), Senior Sachs (Hatechija I, 61) und B. L. Zeitlin (Chasus Rascha, Daris 1846). Das beste Buch über das ganze Thema ist das Werk von E. Zweifel "Schalom al Tisraël" (Zitomyr 1868, drei Teile), das ich zum Studium warm empfehle. Die Zahl der von den Chassidim verfaßten Bücher würde sich auf mehr als 200 belaufen; sie sind von Bodek und Walden katalogisiert. Ich möchte die Aufmerksamkeit der Sorscher auf diesem Gebiete nur auf die Werke von Beer. Salomon Ladier und Mendel Witipsker einerseits lenken, die die Lehre von der Immanenz entwickelten, und andererseits auf diejenigen von Nachman Braslaw und Melech Liezensker, die die Theorie des Zaddikismus bis in seine äußersten Konsequenzen verfolgten. Eine schöne Sammlung von Aussprücken und Sentenzen, nach theologischen Gegenständen geordnet, findet sich in den Büchern Derech chasidim und Leschon chachamim (Anonym, Lemberg 1876).

(3u berücksichtigen sind noch die sehr bedeutsamen Erzählungen aus dem Leben der Chassidim von Perez — in der Gesamtausgabe seiner Jargon-Schriften gesammelt — und von Berdyczewski — Seser Chassidim, welch letzteres Buch durch eine vorzügliche Studie "Die Seele der Chassidim" eingeleitet wird. Anm. d. Ueb.)

Chaffidim — "Sromme". (Pf. XXXVII, 28, LXX 2, etc.). Der Lefer ift wahrscheinlich mit dem Ausdrucke aus der Makkabäergeschichte vertraut (1. Makk. II, 42, VII. 13), worin die Anhänger der strenggläubigen Partei, die sich allem bellenischen Einflusse widersetzen, "Assidäer" genannt werden.

2

Baal Schem, "der Meister des Namens", eine Benennung, die hauptsächlich Exorzisten zu teil wurde, die Teusel austrieben und andere Wunder vollbrachten und zwar durch Anrusung des Namens Gottes (oder der Engel). Die Rabbinen, die an ihn nicht glaubten, behaupteten in der Tat, daß Baalschem in seinen Beschwörungen "unreine Namen" (von Teuseln) gebrauchte, während andererseits die Chassidim erklärten, daß ihr Meister überhaupt niemals "Namen" benutzte, sondern daß seine Wunder durch das Göttliche in ihm selbst bewirkt wurden, dem alle Natur Gehorsam schulde. Gelegentlich nennen ihn die Chassidim "Baal Schem tow" (den Mann des guten Namens), in Anspielung auf Ekkles. XII, 1, was von manchen in "Bescht" gekürst wurde.

3

Beth Samidrajd "Saus der Unterjudung" oder des "Lernens" (des Gejetzes), in dem aber auch dreimal täglich Gottesdienst abaehalten wird.

4

Talmid-Chadam, "Schüler des Weisen", der gebräuchliche Titel eines Gelehrten oder Studenten.

Eine jüdische Sekte, so benannt nach ihrem Bearunder. Jacob Leibovicz Frank, der felbst einer der Apostel des Dieudo-Mellias Sabbatai Zewi aus Smyrna (in der Türkei) war. Unter seinen Doktrinen lehrte er auch eine Art von Dreieinigkeit, bestehend aus dem Beiligen Alten, dem Beiligen Rönig oder dem Messias, und einer weiblichen Derson in der Gottheit, worin er, wie sein Meister, die zweite Derson repräsentierte. Die Sekte verwarf schliefslich das Gesetz und ging, nach vielen Streitigkeiten mit den rabbinischen Juden, zum Ratholizismus, der herrschenden Religion Dolens, über, durch den sie bald aufgesogen wurde. Eybeschütz, Hauptrabbiner von Prag und Hamburg, wurde von Emden als ein geheimer Anhänger von Sabbatai Zewi verdächtigt, was einem Abfalle vom Judentum gleichkam. Eybeschütz protestierte. Die streitenden Darteien exkommunizierten einander, und die Rabbiner teilten sich in zwei Lager, indem sie entweder für Emden oder für seinen Geaner Dartei nahmen.

6

Die Werke des Maimonides oder Moses ben Maimon (1135—1204) sind zu zahlreich, um hier aufgeführt zu werden. Die bedeutendsten sind der Sührer der Verwirrten (More Nebuchim) und sein Rompendium des Gesetzes (Mischne Thora). Jehuda Halevi oder Abul Hassanscher sich der ersten Hälte des 12. Jahrhunderts. Als Dichter ist er durch seinen Divan, und als tiefer religiöser Denker durch seinen Rusari wohl bekannt. Ersterer enthält auch viele Lieder weltlicher Natur. Isaak Alfasi (gestorben

1103) wurde am bekanntesten durch sein Rompendium des Talmuds, das von seinen Zeitgenossen so sehr bewundert wurde, daß sie erklärten, es hätte niemals "ohne die Hilfe des Beiligen Geistes verfaßt werden können". R. Salomon ben Isaak, nach den Anfangsbuchstaben seines Namens auch Raschi genannt (1040–1105) ist durch seine Rommentare zu Bibel und Talmud wohl bekannt.

7

Sepher.

8

Das bebräische Wort ist Pilpul, und bedeutet spitsfindige Diskussion und scharfe Distinktion. Das Wort ist verwandt mit Pilpel oder Pilpela, gleich "pfeffern" oder "würzen".

9

R. Meier Schiff, dessen Erörterungen über den Talmud sehr scharffinnig sind und bei den Studierenden dieses Werkes sehr beliebt waren.

10

Tannaim, Amoraim, — "Wiederboler" und "Ausleger". Die Reden und Aussagen der Ersteren sind in der Mischnaniedergelegt, einem Werke, das von R. Juda dem Patriarchen um das Jahr 220 n. Ch. zusammengetragen wurde und einen Zeitraum von ungesähr 250 Jahren in sich schließt. (30 v. Ch. bis 220 n. Ch.). Die Letzteren beschäftigen sich bauptsächlich mit der Auslegung der Mischna, und ihre Diskussionen und Streitfragen sind in dem Talmud

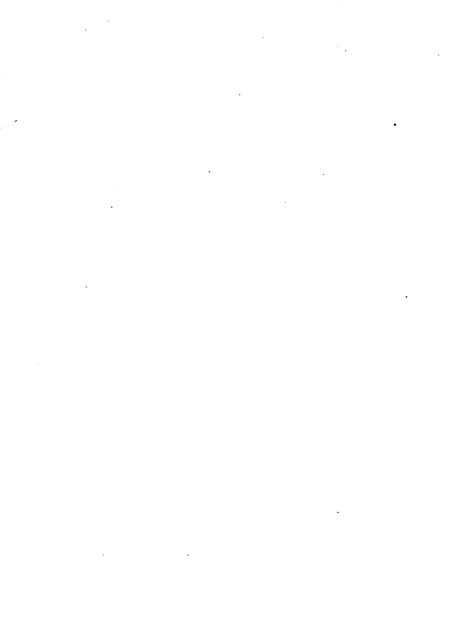
von Jerusalem und dem von Babylon niedergelegt und erstrecken sich über den Zeitraum von 220-500 n. Ch. Der Talmud von Jerusalem ist hauptsächlich aus den palästinensischen Schulen hervorgegangen; der babylonische Talmud ist ein Erzeugnis dieses Landes. Da die Autoritäten dieses letzteren Talmud weit von dem Schauplatze entsernt waren, an dem die ersten großen Rabbinen gelebt und gewirkt hatten, sind die von ihnen gegebenen Traditionen natürlich nicht so historisch zuverlässig, wie die des Talmud von Jerusalem. Die palästinensischen Autoritäten waren in ihrer Methode der Auslegung auch einsacher. Deren Nachsolger wiederum waren die babylonischen Schulen der "Erläuterer" (des Talmud).

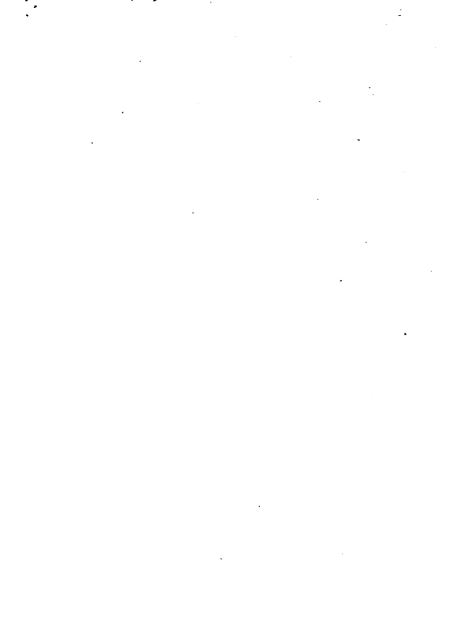
11

Schedin Jahudain, ein Ausdruck, der bis zu dem Sohar zurückreicht.

12

Sobar "Glanz" Vgl. Dan. XII, 3. Die Autoren des "Glanzes" behaupteten, die in diesem Verse erwähnten Maskilim oder "Weisen" zu sein.





DUE MAR 12 1917



